
   

                    

                                      Vol. 2 No. 01 Tahun 2026  Page [30-45] 

30 
 

 

Anti Semitis Dan Keragaman Interpretasi Makna 

Yahudi Dalam Al Qur‘an 

 

1Fikri Amiq Setiawan 2Fatmah Zaenal Arifin Hambali 3Mauidlotun Nisa 
4Wati Susiawati 

1-4Universitas  Islam Negri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 
Email: 1,setiawanfikri006@gmail.com 2fatmazain92@gmail.com 

3mauidlotun.nisa@uinjkt.ac.id, 4wati.susiawati@uinjkt.ac.id 
 

Abstrak  
Keragaman interpretasi makna dalam Al-Qur’an merupakan konsekuensi linguistik dari karakter bahasa 
Arab yang bersifat polisemik, kontekstual, dan berlapis secara semantik. Penelitian ini mengkaji problem 
kebahasaan yang muncul dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan Yahudi, 
khususnya dalam kaitannya dengan potensi lahirnya sikap anti semitis akibat penyempitan atau 
generalisasi makna. Melalui metode studi pustaka terhadap jurnal nasional lima tahun terakhir, 
penelitian ini menemukan bahwa perbedaan penggunaan istilah seperti al-Yahūd, Banī Isrā’īl, dan al-
ladzīna hādū memiliki implikasi penting terhadap pemahaman teologis dan historis pembaca 
kontemporer. Ketidaktepatan dalam memahami variasi makna istilah tersebut berpotensi menimbulkan 
bias penafsiran, termasuk kecenderungan stereotip dan penilaian normatif yang tidak proporsional 
terhadap komunitas Yahudi. Hasil kajian menunjukkan bahwa problem anti semitis dalam interpretasi 
ayat-ayat terkait Yahudi sering dipengaruhi oleh ambiguitas leksikal, keterbatasan pemahaman konteks 
sejarah pewahyuan, serta perbedaan paradigma antara tafsir klasik dan tafsir kontemporer. Oleh karena 
itu, pendekatan linguistik yang cermat dan pembacaan historis yang komprehensif menjadi prasyarat 
penting untuk menghasilkan pemahaman Al-Qur’an yang adil, kontekstual, dan bebas dari bias 
penafsiran. 

Kata kunci: Al-Qur’an, Anti Semitis, Keragaman Interpretasi, Yahudi, Tafsir 

Abstract 
The diversity of interpretive meanings in the Qur’an is a linguistic consequence of the Arabic language, 
which is inherently polysemous, contextual, and semantically layered. This study examines the linguistic 
problems that arise in the interpretation of Qur’anic verses related to Jews, particularly in relation to the 
potential emergence of antisemitic attitudes resulting from the narrowing or generalization of meaning. 
Using a literature review method of national journals published within the last five years, this research finds 
that differences in the use of terms such as al-Yahūd, Banī Isrā’īl, and al-ladhīna hādū have significant 
implications for contemporary readers’ theological and historical understanding. Inaccurate 
comprehension of the semantic variations of these terms may lead to interpretive bias, including tendencies 
toward stereotyping and disproportionate normative judgments of Jewish communities. The findings 
indicate that antisemitic problems in the interpretation of verses related to Jews are often influenced by 
lexical ambiguity, limited understanding of the historical context of revelation, and paradigm differences 
between classical and contemporary Qur’anic exegesis. Therefore, a careful linguistic approach and a 
comprehensive historical reading are essential prerequisites for producing a fair, contextual, and bias-free 
understanding of the Qur’an. 

Keywords: Qur’an, Antisemitism, Interpretive Diversity, Jews, Tafsir 

mailto:Setiawanfikri006@gmail.com
mailto:fatmazain92@gmail.com
mailto:mauidlotun.nisa@uinjkt.ac.id
mailto:wati.susiawati@uinjkt.ac.id


 

 

31 
 

PENDAHULUAN  
 

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam tidak hanya memuat dimensi 

teologis dan normatif, tetapi juga hadir sebagai teks linguistik dengan tingkat 

kompleksitas yang tinggi. Bahasa Arab Al-Qur’an dicirikan oleh kekayaan 

kosakata, sistem akar kata (jidzr), serta struktur sintaksis yang 

memungkinkan satu lafaz mengandung lebih dari satu kemungkinan makna. 

Karakteristik ini menjadikan keragaman interpretasi sebagai konsekuensi 

alamiah dalam proses pemahaman Al-Qur’an. Oleh karena itu, pendekatan 

kebahasaan menempati posisi strategis dalam menjelaskan bagaimana pesan 

ilahi disampaikan, dipahami, dan ditransmisikan melalui medium bahasa 

(Arsyad, A. (2024). 

Kajian linguistik menunjukkan bahwa bahasa Al-Qur’an terbentuk 

dari berbagai dialek Arab pra-Islam yang kemudian dikodifikasikan menjadi 

bahasa sastra supra-suku. Proses ini menyebabkan satu lafaz memiliki nuansa 

makna yang beragam sesuai dengan konteks sosial, historis, dan retoris 

penggunaannya. Keragaman makna tersebut merupakan kekayaan ekspresif 

bahasa Al-Qur’an, namun sekaligus membuka ruang perbedaan tafsir. 

Perbedaan ini menjadi problematis ketika istilah tertentu digunakan dalam 

isu-isu sensitif yang menyangkut identitas komunitas, karena ketidakpekaan 

terhadap variasi linguistik dapat melahirkan penyempitan makna dan 

generalisasi berlebihan (Abdul Karim, D. A. K., Nurcahyati, N., & Sholeh, R. 

2021). 

Perkembangan studi tafsir kontemporer memperlihatkan bahwa 

analisis semantik dan gramatikal terhadap lafaz-lafaz kunci dalam Al-Qur’an 

berpengaruh langsung terhadap orientasi penafsiran moral dan sosial. Kajian 

semantik Qur’ani menegaskan bahwa makna lafaz tidak selalu bersifat tunggal 

dan statis, melainkan dapat mengalami perluasan makna serta pergeseran 

kontekstual seiring perubahan situasi pembacaan. Oleh sebab itu, literasi 

bahasa dan kesadaran terhadap konteks pewahyuan menjadi prasyarat 



 

 

32 
 

penting agar penafsiran tidak jatuh ke dalam reduksionisme linguistik yang 

berdampak pada konstruksi sosial yang bias. 

Salah satu wilayah tafsir yang paling rentan terhadap 

penyederhanaan makna adalah ayat-ayat Al-Qur’an yang menyebut Yahudi, 

Banī Isrā’īl, dan Ahl al-Kitāb. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa istilah-

istilah tersebut tidak selalu merujuk pada entitas historis yang sama, 

melainkan pada kelompok Yahudi tertentu dalam konteks sosial–politik yang 

spesifik, seperti komunitas Yahudi Madinah pada masa Nabi Muhammad saw. 

Bahkan, istilah Ahl al-Kitāb mengalami perkembangan makna seiring 

dinamika relasi sosial dan wacana keagamaan dalam tradisi tafsir Islam 

(Rahman, N. 2018). 

Namun demikian, dalam praktik pembacaan keagamaan 

kontemporer, variasi terminologis tersebut sering disederhanakan menjadi 

satu makna general yang dilekatkan pada seluruh komunitas Yahudi. Pada titik 

inilah problem kebahasaan bertemu dengan problem sosial. Penyempitan 

makna berpotensi membentuk stereotip, memperkuat kategorisasi identitas 

yang homogen, dan dalam konteks tertentu berkontribusi pada munculnya 

sikap antisemitisme, yakni sikap negatif, reduktif, dan tidak proporsional 

terhadap komunitas Yahudi secara keseluruhan (Hamdan, A., Mahmudi, Z., & 

Muhammad, M. 2023). Sebaliknya, sejumlah kajian tafsir Nusantara 

menunjukkan kecenderungan pendekatan yang lebih reflektif dan 

kontekstual. Narasi tentang Banī Isrā’īl, misalnya, dipahami bukan sebagai 

kritik terhadap identitas etnis tertentu, melainkan sebagai pesan etis yang 

bersifat universal. Prinsip lāisa sawā’ dalam tafsir lokal juga menegaskan 

bahwa komunitas Yahudi maupun non-Muslim tidak bersifat homogen. 

Dengan demikian, lafaz Qur’ani yang merujuk pada Yahudi tidak dapat 

diperlakukan sebagai label esensial atau stereotip yang bersifat mutlak. 

Dalam konteks Indonesia kontemporer, problem kebahasaan ini 

semakin mengemuka seiring dinamika sosial-politik dan perkembangan 

ekologi digital. Istilah-istilah Qur’ani seperti kāfir, Ahl al-Kitāb, awliyā’, dan al-



 

 

33 
 

Yahūd kerap dilepaskan dari konteks linguistik-historisnya, lalu disirkulasikan 

di ruang publik digital dalam bentuk potongan narasi yang sarat muatan 

ideologis. Polemik seputar QS al-Mā’idah [5]:51, perdebatan tentang istilah 

“kafir” dan “non-Muslim”, serta kritik terhadap pilihan diksi dalam terjemahan 

Al-Qur’an menunjukkan bahwa persoalan leksikal dapat bertransformasi 

menjadi persoalan sosial-politik yang memicu polarisasi identitas (Rohmah, 

K., & Mildasari, D. A. 2020). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, analisis kebahasaan terhadap 

istilah Qur’ani yang berkaitan dengan Yahudi tidak hanya memiliki signifikansi 

akademik, tetapi juga relevansi etis dan sosial. Pendekatan ini penting untuk 

mencegah pembacaan yang esensialis dan bias, yang berpotensi memperkuat 

sentimen antisemitisme berbasis penafsiran teks. Dengan memetakan 

keragaman makna leksikal dan gramatikal istilah Banī Isrā’īl, al-Yahūd, dan al-

ladhīna hādū, artikel ini berupaya menjelaskan bagaimana variasi interpretasi 

tersebut membentuk cara pandang pembaca Muslim kontemporer terhadap 

komunitas Yahudi serta implikasinya bagi relasi sosial-keagamaan di era 

media digital. 

Secara khusus, artikel ini bertujuan untuk: (1) menjelaskan karakter 

keragaman makna bahasa Arab Qur’ani sebagai fondasi lahirnya keragaman 

tafsir; (2) menganalisis perbedaan istilah Qur’ani yang merujuk pada Yahudi 

beserta konteks linguistik dan historisnya; serta (3) mengkaji implikasi 

penafsiran tersebut terhadap pembentukan sikap keagamaan, termasuk 

munculnya kecenderungan antisemitisme dalam pembacaan keagamaan 

kontemporer. Dengan pendekatan semantik–pragmatik yang 

mengintegrasikan teori makna Toshihiko Izutsu dan analisis wacana kritis, 

kajian ini diharapkan mampu menghadirkan pembacaan Al-Qur’an yang lebih 

adil, proporsional, dan sensitif terhadap keragaman makna serta realitas 

sosial. 



 

 

34 
 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

studi kepustakaan (library research), karena seluruh data bersumber dari 

literatur ilmiah berupa jurnal, kitab tafsir klasik dan kontemporer, serta karya 

akademik dalam bidang linguistik Arab dan studi Al-Qur’an. Fokus kajian 

diarahkan pada analisis istilah Qur’ani yang merujuk kepada Yahudi, 

khususnya Banī Isrā’īl, al-Yahūd, dan al-ladhīna hādū, dengan tujuan 

menelusuri keragaman makna leksikal dan gramatikalnya serta implikasi 

penafsirannya. Pendekatan semantik–pragmatik digunakan untuk 

membandingkan penggunaan istilah-istilah tersebut dalam konteks historis 

turunnya ayat dengan pemaknaan yang berkembang dalam tafsir klasik dan 

kontemporer, sehingga dapat diidentifikasi potensi pergeseran makna, 

generalisasi ahistoris, dan bias penafsiran yang berimplikasi sosial (Saleh, S. 

Z., Asnawi, A. R., & Hilda, N. A. 2024). 

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran jurnal nasional 

lima tahun terakhir (2020–2025), kitab tafsir, dan artikel ilmiah yang relevan 

melalui basis data Google Scholar, SINTA, Garuda Ristekdikti, serta portal 

jurnal perguruan tinggi. Data yang terkumpul dianalisis menggunakan teknik 

analisis isi (content analysis) untuk mengkaji konteks ayat, variasi penggunaan 

istilah, serta pola penafsiran yang membentuk konstruksi wacana tentang 

Yahudi dalam diskursus keagamaan (Hilalludin., 2024). Selanjutnya, dilakukan 

sintesis dan triangulasi teori dengan membandingkan temuan dari kajian 

linguistik, tafsir, dan penelitian terdahulu, disertai verifikasi historis terhadap 

konteks sosio-politik pewahyuan ayat. Melalui langkah-langkah tersebut, 

penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan analisis yang valid, 

komprehensif, dan kontekstual mengenai keragaman interpretasi makna 

Yahudi dalam Al-Qur’an serta relevansinya terhadap wacana antisemitisme 

dalam pembacaan keagamaan kontemporer (Hilalludin., 2024). 



 

 

35 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Keragaman Interpretasi dalam Al-Qur’an dan Problem Kebahasaan 

Keragaman interpretasi dalam Al-Qur’an merupakan konsekuensi 

linguistik yang melekat pada karakter bahasa Arab sebagai medium wahyu. 

Bahasa Arab memiliki tingkat polisemi yang tinggi, sehingga satu lafaz dapat 

memuat beberapa makna yang sama-sama sah secara kebahasaan. Selain itu, 

variasi struktur sintaksis, perbedaan qirā’āt, serta kekayaan sinonim dalam 

bahasa Arab klasik membuka ruang bagi lahirnya beragam kemungkinan tafsir 

terhadap satu ayat. Dalam perspektif semantik Qur’ani sebagaimana 

dikembangkan oleh Toshihiko Izutsu, makna lafaz Al-Qur’an tidak bersifat 

statis, melainkan terbentuk dalam jaringan relasi makna (semantic field) yang 

dipengaruhi oleh konteks penggunaannya. Oleh karena itu, keragaman makna 

tidak mencerminkan ambiguitas pesan ilahi, melainkan fleksibilitas semantik 

yang memungkinkan Al-Qur’an tetap relevan lintas ruang dan waktu. 

Namun demikian, keragaman makna tersebut berpotensi melahirkan 

bias interpretasi apabila tidak disertai dengan analisis linguistik dan 

pemahaman konteks historis yang memadai. Bias penafsiran dapat berupa 

penyempitan makna, generalisasi berlebihan, atau pembacaan ahistoris yang 

melepaskan lafaz dari konteks pewahyuannya. Dalam kerangka teori 

pragmatik, makna tidak hanya ditentukan oleh struktur bahasa, tetapi juga 

oleh situasi tutur dan konteks sosial di mana ujaran itu muncul. Ketika dimensi 

ini diabaikan, problem kebahasaan tidak lagi berhenti pada wilayah akademik, 

melainkan berimplikasi sosial dan etis, terutama dalam isu-isu sensitif yang 

berkaitan dengan identitas dan relasi antar kelompok. 

Contoh klasik problem kebahasaan dapat ditemukan pada kata qurū’ 

dalam QS al-Baqarah (2:228), yang secara semantik dapat bermakna “haid” 

atau “masa suci”, sehingga melahirkan implikasi hukum ‘iddah yang berbeda. 

Demikian pula istilah sha‘īdan ṭayyiban dalam QS an-Nisā’ (4:43), yang dapat 

dipahami sebagai “tanah yang suci” atau “permukaan bumi yang 

memungkinkan tayammum”. Contoh-contoh ini menunjukkan bahwa pilihan 



 

 

36 
 

makna linguistik tidak bersifat netral, melainkan selalu berdampak pada 

praktik keagamaan dan konstruksi hukum. Kesalahan penafsiran dalam 

banyak kasus bukan bersumber dari teks Al-Qur’an itu sendiri, tetapi dari 

keterbatasan pembaca dalam memahami relasi gramatikal, struktur sintaksis, 

dan konteks historis pewahyuan (asbāb al-nuzūl), sebagaimana juga 

ditunjukkan dalam kajian Akzam dan Yaacob (2024) terkait problem 

gramatikal pada ayat-ayat penciptaan manusia (Hilalludin., 2025). 

Keragaman interpretasi juga sangat dipengaruhi oleh konteks ayat, 

baik konteks linguistik internal maupun konteks historis pewahyuan. Dalam 

perspektif hermeneutika, pengabaian konteks akan menggeser makna teks 

dari pesan etis-historisnya menuju klaim normatif yang bersifat universal dan 

ahistoris. Pada isu-isu sensitif seperti ayat-ayat yang berkaitan dengan Yahudi, 

kekeliruan pembacaan semacam ini berpotensi melahirkan sikap 

antisemitisme yang tidak berlandaskan pada pesan Al-Qur’an, melainkan pada 

konstruksi makna yang bias. 

Keragaman Interpretasi dan Isu Kebahasaan yang Berkaitan dengan 

Yahudi 

Salah satu wilayah penting dalam kajian kebahasaan Al-Qur’an yang 

memiliki implikasi langsung terhadap isu antisemitisme adalah penggunaan 

istilah yang merujuk kepada komunitas Yahudi. Al-Qur’an tidak menggunakan 

satu istilah tunggal, melainkan membedakan antara Banī Isrā’īl, al-Yahūd, dan 

al-ladhīna hādū. Pembedaan terminologis ini menunjukkan adanya 

diferensiasi makna yang disengaja secara retoris dan semantik. Dalam 

kerangka analisis wacana kritis, pemilihan istilah dalam teks suci tidak dapat 

dilepaskan dari relasi sosial, konteks sejarah, dan tujuan komunikatif wahyu. 

Karena itu, penyatuan makna ketiga istilah tersebut secara simplistis 

merupakan bentuk reduksionisme linguistik yang berpotensi melahirkan bias 

penafsiran (Hilalludin., 2024). 

 

 



 

 

37 
 

Banī Isrā’īl: Istilah Genealogis-Historis 

Istilah Banī Isrā’īl secara etimologis berarti “keturunan Israil (Ya‘qub)” 

dan bersifat genealogis-historis. Dalam banyak ayat, istilah ini digunakan 

untuk merujuk pada umat terdahulu yang menerima nikmat dan perjanjian 

Allah, sekaligus melakukan pelanggaran terhadap perjanjian tersebut, seperti 

dalam QS al-Baqarah (2:47) dan QS al-Mā’idah (5:12). Dalam perspektif 

semantik historis, kritik Al-Qur’an terhadap Banī Isrā’īl berfungsi sebagai 

narasi etis dan pedagogis, bukan sebagai penilaian teologis universal terhadap 

seluruh umat Yahudi sepanjang sejarah. Penyederhanaan makna istilah ini 

menjadi label identitas yang ahistoris sering kali menjadi pintu masuk bagi 

generalisasi negatif dan kecenderungan antisemitisme. 

Al-Yahūd: Istilah Sosial-Politik Kontekstual 

Berbeda dengan Banī Isrā’īl, istilah al-Yahūd digunakan untuk merujuk 

pada komunitas Yahudi yang hidup pada masa Nabi Muhammad, khususnya 

dalam konteks sosial-politik Madinah. Istilah ini berkaitan erat dengan 

dinamika perjanjian, konflik, dan relasi kekuasaan antara komunitas Muslim 

dan Yahudi pada periode tertentu. Dalam teori konteks wacana, makna istilah 

ini tidak dapat dilepaskan dari situasi historis yang melingkupinya. Membaca 

kritik terhadap al-Yahūd sebagai representasi seluruh umat Yahudi lintas 

zaman merupakan kesalahan linguistik dan historis yang mengaburkan pesan 

kontekstual Al-Qur’an serta berpotensi memperkuat stereotip negatif yang 

bertentangan dengan prinsip keadilan Qur’ani. 

Al-ladhīna hādū: Istilah dengan Nuansa Hukum dan Retorika 

Istilah al-ladhīna hādū kerap muncul dalam ayat-ayat yang bernuansa 

hukum dan normatif, seperti QS an-Nisā’ (4:160). Secara semantik, istilah ini 

memiliki nuansa legal-religius yang berbeda dari dua istilah sebelumnya. 

Kajian Ariza et al. (2025) menunjukkan bahwa perbedaan istilah dalam Al-

Qur’an mencerminkan ketepatan retorika wahyu melalui penggunaan majaz 

dan kinayah yang terukur. Dalam kerangka teori semantik retoris, variasi 

terminologi ini menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak menyederhanakan 



 

 

38 
 

kategori sosial-keagamaan, melainkan menyajikannya secara diferensial dan 

kontekstual (Marcus, K. L. 2015). 

Keragaman istilah tersebut menunjukkan bahwa Al-Qur’an secara 

sadar menghindari kategorisasi homogen terhadap komunitas Yahudi. 

Kesalahan dalam menyamakan seluruh istilah tersebut dapat menghasilkan 

pembacaan reduktif yang menggeser kritik lokal-historis menjadi penilaian 

teologis universal. Pada titik inilah problem kebahasaan berkontribusi pada 

lahirnya wacana antisemitisme yang tidak berakar pada struktur bahasa Al-

Qur’an, melainkan pada kegagalan memahami diferensiasi makna dan 

konteks. Oleh karena itu, pendekatan linguistik-konstekstual menjadi 

prasyarat utama untuk menjaga pembacaan Al-Qur’an tetap adil, proporsional, 

dan sejalan dengan prinsip keseimbangan perspektif dalam diskursus Ahl al-

Kitāb. 

Keragaman Interpretasi dalam Era Kontemporer: Politik Bahasa dan 

Produksi Makna 

Keragaman interpretasi terhadap istilah-istilah Qur’ani pada era 

kontemporer tidak lagi semata-mata ditentukan oleh faktor linguistik klasik, 

tetapi juga oleh dinamika media digital, politik bahasa, dan mekanisme 

produksi makna di ruang publik modern. Dalam perspektif teori wacana 

Michel Foucault, makna tidak hanya lahir dari teks, tetapi diproduksi melalui 

relasi kuasa dan praktik diskursif yang mengaturnya. Oleh karena itu, 

perbedaan penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an pada masa kini tidak hanya 

berimplikasi teologis, melainkan juga sosial dan ideologis, terutama ketika 

ayat-ayat tertentu dikaitkan dengan identitas keagamaan. Jika pada masa 

klasik perbedaan tafsir berkembang dalam ruang ilmiah yang relatif terbatas 

dan terkendali, pada era digital interpretasi populer justru diproduksi dan 

disirkulasikan melalui potongan ayat di media sosial, ceramah singkat, meme, 

dan narasi politik identitas. Kondisi ini menjadikan keragaman makna sebagai 

arena kontestasi ideologis yang berpotensi melahirkan bias penafsiran, 



 

 

39 
 

termasuk kecenderungan antisemitisme, ketika ayat-ayat yang berkaitan 

dengan Yahudi dipahami secara simplistik dan ahistoris (Hilalludin., 2026). 

Fenomena politik bahasa dalam masyarakat Muslim kontemporer 

dapat dilihat secara jelas dalam perdebatan istilah “kafir” dan “non-Muslim” 

yang mengemuka di ruang publik Indonesia dalam beberapa tahun terakhir. 

Secara semantik Qur’ani, lafaz kāfir memiliki spektrum makna yang berlapis, 

mulai dari sikap pengingkaran terhadap kebenaran, penolakan terhadap 

nikmat ilahi, hingga kategori teologis tertentu yang sangat kontekstual. 

Namun, dalam praktik wacana modern, istilah tersebut sering direduksi 

menjadi label identitas sosial yang normatif dan eksklusif. Dalam kerangka 

teori politik bahasa Pierre Bourdieu, pemilihan istilah tidak pernah netral 

karena selalu berkaitan dengan kuasa simbolik dan efek sosial yang 

dihasilkannya. Penggunaan istilah “non-Muslim” dalam sejumlah dokumen 

resmi negara mencerminkan kesadaran akan dampak sosial bahasa, yakni 

upaya menghindari makna yang berpotensi melahirkan stigma dan eksklusi 

sosial. Hal ini menegaskan bahwa pemaknaan lafaz Qur’ani selalu berkelindan 

dengan kepentingan etis, sosial, dan politik (Yudantia, D. M., Asnawi, A. R., 

Hadi, A., & Rohman, A. 2024). 

Politik bahasa yang serupa juga tampak dalam penafsiran dan 

penerjemahan istilah-istilah Qur’ani yang berkaitan dengan Yahudi. Lafaz al-

Yahūd dalam Al-Qur’an kerap dipahami secara literal sebagai rujukan 

terhadap seluruh komunitas Yahudi lintas ruang dan waktu. Padahal, analisis 

semantik-historis menunjukkan bahwa istilah tersebut sering merujuk pada 

kelompok Yahudi tertentu yang hidup pada masa Nabi Muhammad dan 

terlibat dalam relasi sosial-politik yang spesifik di Madinah. Dalam teori 

hermeneutika historis Hans-Georg Gadamer, pemisahan teks dari horizon 

historisnya akan menghasilkan misunderstanding yang sistematis. Ketika 

terjemahan bahasa Indonesia menggunakan frasa “orang-orang Yahudi” tanpa 

penjelasan linguistik dan historis yang memadai, pembaca awam berpotensi 

memahami ayat tersebut sebagai kritik universal terhadap Yahudi sebagai 



 

 

40 
 

identitas kolektif. Pembacaan ini membuka ruang generalisasi negatif dan 

memperkuat kecenderungan antisemitisme yang bertentangan dengan 

prinsip keadilan dan proporsionalitas dalam penafsiran Al-Qur’an. 

Kecenderungan reduksi makna tersebut semakin diperkuat oleh logika 

media sosial yang menekankan kecepatan, emosi, dan simplifikasi pesan. 

Dalam kerangka teori mediatization of religion, media digital tidak hanya 

menjadi sarana penyebaran pesan keagamaan, tetapi juga membentuk cara 

agama dipahami dan dipraktikkan. Ayat-ayat yang memiliki kompleksitas 

linguistik dan historis sering dilepaskan dari konteks pewahyuannya dan 

diposisikan sebagai slogan ideologis. Dalam kondisi demikian, istilah-istilah 

Qur’ani tidak lagi berfungsi sebagai sarana refleksi teologis, melainkan sebagai 

simbol retoris yang digunakan untuk memperkuat klaim identitas tertentu, 

termasuk dalam relasi antaragama (Hilalludin., 2024). 

Urgensi analisis kebahasaan juga tampak jelas dalam polemik 

penafsiran QS al-Mā’idah [5]:51 pada konteks Pemilihan Kepala Daerah DKI 

Jakarta tahun 2017. Ayat ini memuat lafaz awliyā’ yang secara semantik 

memiliki rentang makna luas, seperti pelindung, sekutu, atau relasi loyalitas. 

Namun, dalam wacana politik kontemporer, istilah tersebut disempitkan 

menjadi “pemimpin politik”, sehingga mengabaikan kompleksitas makna 

linguistik dan konteks historis penggunaannya dalam Al-Qur’an. Dalam 

perspektif analisis wacana kritis Norman Fairclough, reduksi makna semacam 

ini menunjukkan bagaimana teks keagamaan dapat direkontekstualisasi 

untuk kepentingan kekuasaan dan mobilisasi identitas, yang pada akhirnya 

memicu ketegangan sosial dan polarisasi berbasis agama (El-Hussari, I. A. 

2025). 

Dengan demikian, temuan kajian ini menegaskan bahwa analisis 

linguistik terhadap istilah-istilah Qur’ani yang berkaitan dengan Yahudi bukan 

sekadar persoalan akademis, melainkan memiliki implikasi etis dan sosial 

yang luas. Pemahaman yang cermat terhadap struktur bahasa, konteks 

pragmatik ayat, serta diferensiasi referensial antara Banī Isrā’īl, al-Yahūd, dan 



 

 

41 
 

al-ladhīna hādū menjadi prasyarat penting untuk mencegah pembacaan yang 

bias dan generalisasi ahistoris yang berpotensi melahirkan sikap 

antisemitisme. Pendekatan linguistik-kontekstual ini memungkinkan 

pembacaan Al-Qur’an yang lebih adil, reflektif, dan selaras dengan nilai 

keadilan universal yang menjadi ruh utama ajaran Islam. 

Analisis Linguistik: Mengapa Al-Qur’an Memilih Kata Tertentu? 

Hasil analisis linguistik menunjukkan bahwa pemilihan istilah dalam 

Al-Qur’an tidak bersifat kebetulan maupun netral, melainkan merefleksikan 

presisi semantik yang tinggi. Penggunaan istilah Banī Isrā’īl, al-Yahūd, dan al-

ladhīna hādū menunjukkan bahwa Al-Qur’an secara sadar membedakan 

kategori genealogis, sosial-historis, dan normatif. Dalam kerangka semantik 

relasional Toshihiko Izutsu, setiap lafaz Qur’ani memperoleh maknanya bukan 

secara terisolasi, melainkan melalui relasinya dengan konteks, nilai moral, dan 

tujuan wacana wahyu. Banī Isrā’īl digunakan dalam narasi historis dan 

pedagogis yang berkaitan dengan kenabian, perjanjian ilahi, serta pengingatan 

nikmat dan pelanggaran umat terdahulu. Oleh karena itu, rujukannya bersifat 

situasional dan reflektif, bukan penilaian identitas kolektif lintas zaman 

(Decoding antisemitism in European online discourses., 2025). 

Berbeda dengan itu, istilah al-Yahūd lebih sering digunakan dalam 

konteks relasi sosial dan politik pada masa Nabi Muhammad, khususnya 

dalam dinamika komunitas Madinah. Dalam perspektif pragmatik historis, 

makna istilah ini terikat pada situasi konflik, perjanjian, dan interaksi konkret 

antar kelompok. Sementara itu, istilah al-ladhīna hādū memiliki nuansa legal-

religius yang menekankan aspek perilaku dan konsekuensi normatif, bukan 

semata identitas etnis atau teologis. Ketika perbedaan fungsi semantik dan 

pragmatik ini diabaikan, pembacaan ayat-ayat terkait Yahudi berpotensi 

bergeser dari kritik kontekstual menjadi penilaian moral yang bersifat 

ahistoris dan generalis. Pergeseran inilah yang membuka ruang lahirnya bias 

penafsiran dan generalisasi negatif terhadap komunitas Yahudi (Firestone, R. 

2020). 



 

 

42 
 

Dari sudut pandang linguistik Qur’ani, temuan ini menegaskan bahwa 

Al-Qur’an mengelola kategori sosial-keagamaan secara presisi dan diferensial. 

Kesalahan dalam membaca perbedaan referensial antar istilah tersebut tidak 

hanya berdampak pada kekeliruan teologis, tetapi juga memiliki implikasi 

sosial yang serius. Dalam kerangka analisis wacana kritis Norman Fairclough, 

kesalahan interpretasi semacam ini dapat membentuk wacana dominan yang 

melegitimasi stereotip dan eksklusi sosial. Oleh karena itu, pendekatan 

linguistik yang cermat, disertai pemahaman konteks historis dan pragmatik 

ayat, menjadi prasyarat utama untuk menghasilkan penafsiran Al-Qur’an yang 

adil, proporsional, dan bebas dari generalisasi diskriminatif (Ramadani, B. R., 

et al. 2024). 

Contoh Kasus Kontemporer: QS al-Mā’idah 51 dan Reduksi Semantik 

Polemik penafsiran QS al-Mā’idah [5]:51 dalam konteks Pilkada DKI 

Jakarta 2017 menjadi contoh nyata bagaimana reduksi semantik dapat 

berkontribusi pada polarisasi sosial dan penguatan sikap eksklusif. Lafaz 

awliyā’ dalam ayat tersebut memiliki spektrum makna luas dalam khazanah 

bahasa Arab Qur’ani, seperti pelindung, sekutu, atau relasi loyalitas, 

sebagaimana dijelaskan dalam tafsir klasik. Namun, dalam wacana politik 

kontemporer, istilah ini disempitkan menjadi “pemimpin politik”, sehingga 

kompleksitas makna linguistik dan konteks historisnya tereduksi secara 

signifikan (Cambridge University Press., 2021). 

Dalam perspektif teori produksi makna, reduksi semantik semacam ini 

menunjukkan bagaimana teks keagamaan direkontekstualisasi untuk 

kepentingan ideologis. Ketika istilah Qur’ani dipisahkan dari jaringan makna 

dan konteks pewahyuannya, ayat tersebut berpotensi digunakan sebagai alat 

legitimasi sikap diskriminatif terhadap kelompok tertentu. Dalam konteks ini, 

reduksi semantik tidak hanya berdampak pada kesalahan tafsir, tetapi juga 

berkontribusi pada pembentukan sikap eksklusif dan, secara tidak langsung, 

pada penguatan sentimen anti semitis di ruang publik. 



 

 

43 
 

Keragaman Makna Ayat-Ayat Terkait Yahudi: Implikasi Linguistik dan 

Sosial 

QS al-Mā’idah [5]:82, yang menyebut “orang-orang Yahudi” sebagai 

pihak yang keras permusuhannya, sering dipahami secara universal dan 

ahistoris. Padahal, kajian historis menunjukkan bahwa ayat ini merujuk pada 

kelompok Yahudi tertentu yang terlibat konflik sosial-politik dengan 

komunitas Muslim di Madinah. Dalam kerangka hermeneutika historis, kritik 

tersebut bersifat kontekstual dan situasional, bukan generalisasi teologis 

terhadap seluruh umat Yahudi lintas zaman. Pengabaian konteks ini 

berpotensi melahirkan pembacaan yang tidak adil dan memperkuat sentimen 

anti semitis (Al-Fahrizal, A., et al. 2025). 

Demikian pula pada QS al-Baqarah [2]:88] dengan lafaz qulūbunā ghulf. 

Perbedaan penafsiran terhadap makna ghulf apakah “tertutup”, “terbungkus”, 

atau “terhalang” menunjukkan betapa makna linguistik memengaruhi 

konstruksi citra suatu kelompok. Ketika keragaman makna ini diabaikan, 

pembacaan ayat cenderung mengarah pada penilaian homogen dan normatif 

terhadap komunitas Yahudi Madinah, sehingga mengaburkan konteks 

polemik dakwah yang melatarinya. 

QS al-Jumu’ah [62]:6] juga menunjukkan pola serupa. Tantangan untuk 

“mengharapkan kematian” ditujukan kepada kelompok tertentu yang 

mengklaim keistimewaan religius tanpa konsistensi etis. Namun, apabila 

konteks polemik ini diabaikan, ayat tersebut dapat dipahami sebagai kritik 

menyeluruh terhadap seluruh umat Yahudi. Kasus-kasus ini menegaskan 

bahwa reduksi makna dan konteks dapat menggeser pesan moral Al-Qur’an 

menjadi legitimasi sikap diskriminatif yang bertentangan dengan prinsip 

keadilan Qur’ani (Abdul-Raof, H. 2023). 

KESIMPULAN  

Penelitian ini menegaskan bahwa penggunaan istilah-istilah Al-

Qur’an yang merujuk kepada Yahudi seperti Banī Isrā’īl, al-Yahūd, dan al-

ladzīna hādū mengandung perbedaan semantik, pragmatik, dan historis yang 



 

 

44 
 

signifikan, sehingga tidak dapat dipahami secara seragam atau dipertukarkan. 

Perbedaan ini menunjukkan ketelitian Al-Qur’an dalam mengelola kategori 

makna sesuai dengan konteks pewahyuan, tujuan retoris, dan pesan normatif 

yang hendak disampaikan. Ketika keragaman makna tersebut diabaikan, 

penafsiran cenderung mengalami reduksi semantik dan ahistorisasi, yang 

menggeser kritik kontekstual terhadap kelompok tertentu menjadi penilaian 

moral kolektif. Kondisi ini berpotensi melahirkan bias penafsiran dan 

memperkuat kecenderungan anti semitis yang tidak sejalan dengan prinsip 

keadilan dan proporsionalitas dalam ajaran Al-Qur’an. 

Dalam konteks kontemporer, temuan ini memperlihatkan bahwa 

problem kebahasaan tidak berhenti pada ranah akademik, melainkan 

memiliki implikasi sosial yang luas dalam wacana keagamaan, politik 

identitas, dan relasi antar kelompok. Polemik penafsiran ayat-ayat tertentu 

seperti QS al-Mā’idah [5]:51 menunjukkan bahwa pengabaian pendekatan 

linguistik dan historis dapat memperkuat polarisasi serta legitimasi sikap 

eksklusif. Oleh karena itu, penelitian ini menekankan pentingnya pendekatan 

linguistik-semantik yang dikombinasikan dengan kesadaran historis dan 

pragmatik dalam membaca Al-Qur’an, agar penafsiran yang dihasilkan tidak 

hanya akurat secara ilmiah, tetapi juga etis secara sosial. Pendekatan semacam 

ini diharapkan mampu mendorong pembacaan Al-Qur’an yang lebih adil, 

kontekstual, dan inklusif, sekaligus meminimalkan potensi lahirnya 

generalisasi dan sikap diskriminatif dalam pemahaman keagamaan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Karim, D. A. K., Nurcahyati, N., & Sholeh, R. (2021). Yahudi dalam Al-Qur’an: 

Analisis tematik Imam Ibnu Katsir. Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir, 1(2). https://doi.org/10.57163/almuhafidz.v1i2.23 

Abdul-Raof, H. (2023). Qur’anic semantics: Corpus and lexical behavior. Routledge. 

Al-Fahrizal, A., et al. (2025). Relasi linguistik teologis Al-Qur’an dengan bahasa Ibrani 

dan Aram. El-Suffah, 2(2). https://doi.org/10.70742/suffah.v2i2.369 

Arsyad, A. (2024). Teknik interpretasi linguistik dalam penafsiran Al-Qur’an. Journal 

Tafsere, 4(2). https://doi.org/10.24252/jt.v4i2.2770 

https://doi.org/10.57163/almuhafidz.v1i2.23
https://doi.org/10.70742/suffah.v2i2.369
https://doi.org/10.24252/jt.v4i2.2770


 

 

45 
 

Bakrin, R., & Hilalludin, H. (2025). Pengaruh media sosial TikTok terhadap 

perkembangan kosakata bahasa Indonesia pada generasi alfa. BEGIBUNG: 

Jurnal Penelitian Multidisiplin, 3(2), 7-19. 

Cambridge University Press. (2021). Interreligious studies: Antisemitism and 

Islamophobia. Cambridge University Press. 

Decoding antisemitism in European online discourses. (2025). Acta Politica. 

https://doi.org/10.1515/actap-2025-2001 

El-Hussari, I. A. (2025). Allegorical language in the Holy Qur’an: A semiotic 

interpretation. Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education, 3(2). 

https://doi.org/10.31538/tijie.v3i2.132 

Fajriansyah, R., & Hilalludin, H. (2025). Merajut Masa Depan Umat: Pengembangan 

Pendidikan Islam. 

Firestone, R. (2020). Is the Qur’an “antisemitic”? In Islam and Judaism: Polemics, 

theology, and scripture. Brill. https://doi.org/10.1515/9783110671773-007 

Hamdan, A., Mahmudi, Z., & Muhammad, M. (2023). Anti-Semitism pada penafsiran M. 

Quraish Shihab. Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, 7(1). 

https://doi.org/10.29240/alquds.v7i1.5331 

Hidayat, M. F., Hilalludin, H., & Haironi, A. (2024). Implementasi Nilai Solidaritas pada 

Mahasiswa Semester 6 Prodi Pendidikan Bahasa Arab Sekolah Tinggi Ilmu 

Tarbiyah Madani Yogyakarta. Student Scientific Creativity Journal, 2(4), 222-
228. 

HILALLUDIN, H. (2025). Upaya Guru Pai Dalam Membentuk Self Control Siswa Kelas 

XII Salafiyah Ulya Islamic Center Bin Baz Yogyakarta Tahun Ajaran 

2024/2025 (Doctoral dissertation, Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Madani 

Yogyakarta). 

Hilalludin, H., & Nisa, L. A. Z. (2025). Implementation of Anti-Usury Practices in 

Islamic Finance: A Case Study at PT. Kredit Tanpa Usury (KRTABA) East 

Lombok: Penerapan Praktik Anti Riba Dalam Keuangan Islam: Studi Kasus Di 

PT. Kredit Tanpa Riba (KRTABA) Lombok Timur. Journal of Islamic 

Economics, 2(1), 8-17. 

Marcus, K. L. (2015). The definition of anti-Semitism. Oxford University Press. 

Rahman, N. (2018). Konsep Yahudi dalam Al-Qur’an: Aplikasi teori kontekstual 

Abdullah Saeed. Rausyan Fikr, 14(1). 

https://doi.org/10.24239/rsy.v14i1.325 

Ramadani, B. R., et al. (2024). Anthropomorphism in Qur’anic depictions of Jews. Al-

Dzikra, 16(2). https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v16i2.13898 

Rohmah, K., & Mildasari, D. A. (2020). Autentikasi Israiliyyat dalam tafsir Al-Qur’an. 

Al-Itqan: Jurnal Studi Al-Qur’an, 8(2). 

https://doi.org/10.47454/alitqan.v8i2.810 

Saleh, S. Z., Asnawi, A. R., & Hilda, N. A. (2024). Intertextuality in Qur’anic studies. Al-

Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, 8(2). 

https://doi.org/10.29240/alquds.v8i2.8603 

Yudantia, D. M., Asnawi, A. R., Hadi, A., & Rohman, A. (2024). Semitic rhetorical 

analysis in Qur’anic discourse. Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, 8(2). 

https://doi.org/10.29240/alquds.v8i2.8167 

https://doi.org/10.1515/actap-2025-2001?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.31538/tijie.v3i2.132
https://doi.org/10.1515/9783110671773-007
https://doi.org/10.29240/alquds.v7i1.5331
https://doi.org/10.24239/rsy.v14i1.325
https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v16i2.13898
https://doi.org/10.47454/alitqan.v8i2.810
https://doi.org/10.29240/alquds.v8i2.8603
https://doi.org/10.29240/alquds.v8i2.8167

