OPEN 2
Access [SSN 3123 5522

3 SciNusa SciNusa

- JURNAL ILMU SOSIAL
DAN HUMANIORA

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora
Vol. 2 No. 01 Tahun 2026 Page [30-45]

Anti Semitis Dan Keragaman Interpretasi Makna

Yahudi Dalam Al Qur‘an

1Fikri Amiq Setiawan 2Fatmah Zaenal Arifin Hambali 3Mauidlotun Nisa
4Wati Susiawati
1-4Universitas Islam Negri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia
Email: 1.setiawanfikri006@gmail.com 2fatmazain92@gmail.com
3mauidlotun.nisa@uinjkt.ac.id, 4wati.susiawati@uinjkt.ac.id

Abstrak

Keragaman interpretasi makna dalam Al-Qur’an merupakan konsekuensi linguistik dari karakter bahasa
Arab yang bersifat polisemik, kontekstual, dan berlapis secara semantik. Penelitian ini mengkaji problem
kebahasaan yang muncul dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan Yahudi,
khususnya dalam kaitannya dengan potensi lahirnya sikap anti semitis akibat penyempitan atau
generalisasi makna. Melalui metode studi pustaka terhadap jurnal nasional lima tahun terakhir,
penelitian ini menemukan bahwa perbedaan penggunaan istilah seperti al-Yahiid, Bani Isrd’il, dan al-
ladzina hadi memiliki implikasi penting terhadap pemahaman teologis dan historis pembaca
kontemporer. Ketidaktepatan dalam memahami variasi makna istilah tersebut berpotensi menimbulkan
bias penafsiran, termasuk kecenderungan stereotip dan penilaian normatif yang tidak proporsional
terhadap komunitas Yahudi. Hasil kajian menunjukkan bahwa problem anti semitis dalam interpretasi
ayat-ayat terkait Yahudi sering dipengaruhi oleh ambiguitas leksikal, keterbatasan pemahaman konteks
sejarah pewahyuan, serta perbedaan paradigma antara tafsir klasik dan tafsir kontemporer. Oleh karena
itu, pendekatan linguistik yang cermat dan pembacaan historis yang komprehensif menjadi prasyarat
penting untuk menghasilkan pemahaman Al-Qur'an yang adil, kontekstual, dan bebas dari bias
penafsiran.

Kata kunci: Al-Qur’an, Anti Semitis, Keragaman Interpretasi, Yahudi, Tafsir

Abstract

The diversity of interpretive meanings in the Qur’an is a linguistic consequence of the Arabic language,
which is inherently polysemous, contextual, and semantically layered. This study examines the linguistic
problems that arise in the interpretation of Qur’anic verses related to Jews, particularly in relation to the
potential emergence of antisemitic attitudes resulting from the narrowing or generalization of meaning.
Using a literature review method of national journals published within the last five years, this research finds
that differences in the use of terms such as al-Yahiid, Bani Isra’il, and al-ladhina hadi have significant
implications for contemporary readers’ theological and historical understanding. Inaccurate
comprehension of the semantic variations of these terms may lead to interpretive bias, including tendencies
toward stereotyping and disproportionate normative judgments of Jewish communities. The findings
indicate that antisemitic problems in the interpretation of verses related to Jews are often influenced by
lexical ambiguity, limited understanding of the historical context of revelation, and paradigm differences
between classical and contemporary Qur’anic exegesis. Therefore, a careful linguistic approach and a
comprehensive historical reading are essential prerequisites for producing a fair, contextual, and bias-free
understanding of the Qur’an.

Keywords: Qur’an, Antisemitism, Interpretive Diversity, Jews, Tafsir

30


mailto:Setiawanfikri006@gmail.com
mailto:fatmazain92@gmail.com
mailto:mauidlotun.nisa@uinjkt.ac.id
mailto:wati.susiawati@uinjkt.ac.id

PENDAHULUAN

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam tidak hanya memuat dimensi
teologis dan normatif, tetapi juga hadir sebagai teks linguistik dengan tingkat
kompleksitas yang tinggi. Bahasa Arab Al-Qur’an dicirikan oleh kekayaan
kosakata, sistem akar kata (jidzr), serta struktur sintaksis yang
memungkinkan satu lafaz mengandung lebih dari satu kemungkinan makna.
Karakteristik ini menjadikan keragaman interpretasi sebagai konsekuensi
alamiah dalam proses pemahaman Al-Qur’an. Oleh karena itu, pendekatan
kebahasaan menempati posisi strategis dalam menjelaskan bagaimana pesan
ilahi disampaikan, dipahami, dan ditransmisikan melalui medium bahasa
(Arsyad, A. (2024).

Kajian linguistik menunjukkan bahwa bahasa Al-Qur’an terbentuk
dari berbagai dialek Arab pra-Islam yang kemudian dikodifikasikan menjadi
bahasa sastra supra-suku. Proses ini menyebabkan satu lafaz memiliki nuansa
makna yang beragam sesuai dengan konteks sosial, historis, dan retoris
penggunaannya. Keragaman makna tersebut merupakan kekayaan ekspresif
bahasa Al-Qur’an, namun sekaligus membuka ruang perbedaan tafsir.
Perbedaan ini menjadi problematis ketika istilah tertentu digunakan dalam
isu-isu sensitif yang menyangkut identitas komunitas, karena ketidakpekaan
terhadap variasi linguistik dapat melahirkan penyempitan makna dan
generalisasi berlebihan (Abdul Karim, D. A. K, Nurcahyati, N., & Sholeh, R.
2021).

Perkembangan studi tafsir kontemporer memperlihatkan bahwa
analisis semantik dan gramatikal terhadap lafaz-lafaz kunci dalam Al-Qur’an
berpengaruh langsung terhadap orientasi penafsiran moral dan sosial. Kajian
semantik Qur’ani menegaskan bahwa makna lafaz tidak selalu bersifat tunggal
dan statis, melainkan dapat mengalami perluasan makna serta pergeseran
kontekstual seiring perubahan situasi pembacaan. Oleh sebab itu, literasi

bahasa dan kesadaran terhadap konteks pewahyuan menjadi prasyarat

31



penting agar penafsiran tidak jatuh ke dalam reduksionisme linguistik yang
berdampak pada konstruksi sosial yang bias.

Salah satu wilayah tafsir yang paling rentan terhadap
penyederhanaan makna adalah ayat-ayat Al-Qur’an yang menyebut Yahudi,
Bani Isra’il, dan Ahl al-Kitab. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa istilah-
istilah tersebut tidak selalu merujuk pada entitas historis yang sama,
melainkan pada kelompok Yahudi tertentu dalam konteks sosial-politik yang
spesifik, seperti komunitas Yahudi Madinah pada masa Nabi Muhammad saw.
Bahkan, istilah Ahl al-Kitab mengalami perkembangan makna seiring
dinamika relasi sosial dan wacana keagamaan dalam tradisi tafsir Islam
(Rahman, N. 2018).

Namun demikian, dalam praktik pembacaan keagamaan
kontemporer, variasi terminologis tersebut sering disederhanakan menjadi
satu makna general yang dilekatkan pada seluruh komunitas Yahudi. Pada titik
inilah problem kebahasaan bertemu dengan problem sosial. Penyempitan
makna berpotensi membentuk stereotip, memperkuat kategorisasi identitas
yang homogen, dan dalam konteks tertentu berkontribusi pada munculnya
sikap antisemitisme, yakni sikap negatif, reduktif, dan tidak proporsional
terhadap komunitas Yahudi secara keseluruhan (Hamdan, A., Mahmudi, Z., &
Muhammad, M. 2023). Sebaliknya, sejumlah kajian tafsir Nusantara
menunjukkan kecenderungan pendekatan yang lebih reflektif dan
kontekstual. Narasi tentang Bani Isra’ll, misalnya, dipahami bukan sebagai
kritik terhadap identitas etnis tertentu, melainkan sebagai pesan etis yang
bersifat universal. Prinsip laisa sawa’ dalam tafsir lokal juga menegaskan
bahwa komunitas Yahudi maupun non-Muslim tidak bersifat homogen.
Dengan demikian, lafaz Qur’ani yang merujuk pada Yahudi tidak dapat
diperlakukan sebagai label esensial atau stereotip yang bersifat mutlak.

Dalam konteks Indonesia kontemporer, problem kebahasaan ini
semakin mengemuka seiring dinamika sosial-politik dan perkembangan

ekologi digital. Istilah-istilah Qur’ani seperti kafir, Ahl al-Kitab, awliya’, dan al-

32



Yahtid kerap dilepaskan dari konteks linguistik-historisnya, lalu disirkulasikan
di ruang publik digital dalam bentuk potongan narasi yang sarat muatan
ideologis. Polemik seputar QS al-Ma’idah [5]:51, perdebatan tentang istilah
“kafir” dan “non-Muslim”, serta kritik terhadap pilihan diksi dalam terjemahan
Al-Qur'an menunjukkan bahwa persoalan leksikal dapat bertransformasi
menjadi persoalan sosial-politik yang memicu polarisasi identitas (Rohmah,
K., & Mildasari, D. A. 2020).

Berdasarkan latar belakang tersebut, analisis kebahasaan terhadap
istilah Qur’ani yang berkaitan dengan Yahudi tidak hanya memiliki signifikansi
akademik, tetapi juga relevansi etis dan sosial. Pendekatan ini penting untuk
mencegah pembacaan yang esensialis dan bias, yang berpotensi memperkuat
sentimen antisemitisme berbasis penafsiran teks. Dengan memetakan
keragaman makna leksikal dan gramatikal istilah Bani Isra’il, al-Yahtid, dan al-
ladhina hadi, artikel ini berupaya menjelaskan bagaimana variasi interpretasi
tersebut membentuk cara pandang pembaca Muslim kontemporer terhadap
komunitas Yahudi serta implikasinya bagi relasi sosial-keagamaan di era
media digital.

Secara khusus, artikel ini bertujuan untuk: (1) menjelaskan karakter
keragaman makna bahasa Arab Qur’ani sebagai fondasi lahirnya keragaman
tafsir; (2) menganalisis perbedaan istilah Qur’ani yang merujuk pada Yahudi
beserta konteks linguistik dan historisnya; serta (3) mengkaji implikasi
penafsiran tersebut terhadap pembentukan sikap keagamaan, termasuk
munculnya kecenderungan antisemitisme dalam pembacaan keagamaan
kontemporer. Dengan pendekatan semantik-pragmatik yang
mengintegrasikan teori makna Toshihiko Izutsu dan analisis wacana kritis,
kajian ini diharapkan mampu menghadirkan pembacaan Al-Qur’an yang lebih
adil, proporsional, dan sensitif terhadap keragaman makna serta realitas

sosial.

33



METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
studi kepustakaan (library research), karena seluruh data bersumber dari
literatur ilmiah berupa jurnal, kitab tafsir klasik dan kontemporer, serta karya
akademik dalam bidang linguistik Arab dan studi Al-Qur’an. Fokus kajian
diarahkan pada analisis istilah Qur'ani yang merujuk kepada Yahudi,
khususnya Bani Isrd’il, al-Yahtud, dan al-ladhina hadi, dengan tujuan
menelusuri keragaman makna leksikal dan gramatikalnya serta implikasi
penafsirannya. Pendekatan semantik-pragmatik  digunakan  untuk
membandingkan penggunaan istilah-istilah tersebut dalam konteks historis
turunnya ayat dengan pemaknaan yang berkembang dalam tafsir klasik dan
kontemporer, sehingga dapat diidentifikasi potensi pergeseran makna,
generalisasi ahistoris, dan bias penafsiran yang berimplikasi sosial (Saleh, S.

Z., Asnawi, A. R,, & Hilda, N. A. 2024).

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran jurnal nasional
lima tahun terakhir (2020-2025), kitab tafsir, dan artikel ilmiah yang relevan
melalui basis data Google Scholar, SINTA, Garuda Ristekdikti, serta portal
jurnal perguruan tinggi. Data yang terkumpul dianalisis menggunakan teknik
analisis isi (content analysis) untuk mengkaji konteks ayat, variasi penggunaan
istilah, serta pola penafsiran yang membentuk konstruksi wacana tentang
Yahudi dalam diskursus keagamaan (Hilalludin., 2024). Selanjutnya, dilakukan
sintesis dan triangulasi teori dengan membandingkan temuan dari kajian
linguistik, tafsir, dan penelitian terdahulu, disertai verifikasi historis terhadap
konteks sosio-politik pewahyuan ayat. Melalui langkah-langkah tersebut,
penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan analisis yang valid,
komprehensif, dan kontekstual mengenai keragaman interpretasi makna
Yahudi dalam Al-Qur’an serta relevansinya terhadap wacana antisemitisme

dalam pembacaan keagamaan kontemporer (Hilalludin., 2024).

34



HASIL DAN PEMBAHASAN
Keragaman Interpretasi dalam Al-Qur’an dan Problem Kebahasaan

Keragaman interpretasi dalam Al-Qur’an merupakan konsekuensi
linguistik yang melekat pada karakter bahasa Arab sebagai medium wahyu.
Bahasa Arab memiliki tingkat polisemi yang tinggi, sehingga satu lafaz dapat
memuat beberapa makna yang sama-sama sah secara kebahasaan. Selain itu,
variasi struktur sintaksis, perbedaan gira’‘at, serta kekayaan sinonim dalam
bahasa Arab klasik membuka ruang bagi lahirnya beragam kemungkinan tafsir
terhadap satu ayat. Dalam perspektif semantik Qur’ani sebagaimana
dikembangkan oleh Toshihiko Izutsu, makna lafaz Al-Qur’an tidak bersifat
statis, melainkan terbentuk dalam jaringan relasi makna (semantic field) yang
dipengaruhi oleh konteks penggunaannya. Oleh karena itu, keragaman makna
tidak mencerminkan ambiguitas pesan ilahi, melainkan fleksibilitas semantik
yang memungkinkan Al-Qur’an tetap relevan lintas ruang dan waktu.

Namun demikian, keragaman makna tersebut berpotensi melahirkan
bias interpretasi apabila tidak disertai dengan analisis linguistik dan
pemahaman konteks historis yang memadai. Bias penafsiran dapat berupa
penyempitan makna, generalisasi berlebihan, atau pembacaan ahistoris yang
melepaskan lafaz dari konteks pewahyuannya. Dalam kerangka teori
pragmatik, makna tidak hanya ditentukan oleh struktur bahasa, tetapi juga
oleh situasi tutur dan konteks sosial di mana ujaran itu muncul. Ketika dimensi
ini diabaikan, problem kebahasaan tidak lagi berhenti pada wilayah akademik,
melainkan berimplikasi sosial dan etis, terutama dalam isu-isu sensitif yang
berkaitan dengan identitas dan relasi antar kelompok.

Contoh Kklasik problem kebahasaan dapat ditemukan pada kata quru’
dalam QS al-Baqarah (2:228), yang secara semantik dapat bermakna “haid”
atau “masa suci”, sehingga melahirkan implikasi hukum ‘iddah yang berbeda.
Demikian pula istilah sha‘idan tayyiban dalam QS an-Nisa’ (4:43), yang dapat
dipahami sebagai “tanah yang suci” atau “permukaan bumi yang

memungkinkan tayammum”. Contoh-contoh ini menunjukkan bahwa pilihan

35



makna linguistik tidak bersifat netral, melainkan selalu berdampak pada
praktik keagamaan dan konstruksi hukum. Kesalahan penafsiran dalam
banyak kasus bukan bersumber dari teks Al-Qur’an itu sendiri, tetapi dari
keterbatasan pembaca dalam memahami relasi gramatikal, struktur sintaksis,
dan konteks historis pewahyuan (asbab al-nuzil), sebagaimana juga
ditunjukkan dalam kajian Akzam dan Yaacob (2024) terkait problem
gramatikal pada ayat-ayat penciptaan manusia (Hilalludin., 2025).

Keragaman interpretasi juga sangat dipengaruhi oleh konteks ayat,
baik konteks linguistik internal maupun konteks historis pewahyuan. Dalam
perspektif hermeneutika, pengabaian konteks akan menggeser makna teks
dari pesan etis-historisnya menuju klaim normatif yang bersifat universal dan
ahistoris. Pada isu-isu sensitif seperti ayat-ayat yang berkaitan dengan Yahudi,
kekeliruan pembacaan semacam ini berpotensi melahirkan sikap
antisemitisme yang tidak berlandaskan pada pesan Al-Qur’an, melainkan pada
konstruksi makna yang bias.
Keragaman Interpretasi dan Isu Kebahasaan yang Berkaitan dengan
Yahudi

Salah satu wilayah penting dalam kajian kebahasaan Al-Qur’an yang
memiliki implikasi langsung terhadap isu antisemitisme adalah penggunaan
istilah yang merujuk kepada komunitas Yahudi. Al-Qur’an tidak menggunakan
satu istilah tunggal, melainkan membedakan antara Bani Isra’ll, al-Yahud, dan
al-ladhina hadu. Pembedaan terminologis ini menunjukkan adanya
diferensiasi makna yang disengaja secara retoris dan semantik. Dalam
kerangka analisis wacana kritis, pemilihan istilah dalam teks suci tidak dapat
dilepaskan dari relasi sosial, konteks sejarah, dan tujuan komunikatif wahyu.
Karena itu, penyatuan makna Kketiga istilah tersebut secara simplistis
merupakan bentuk reduksionisme linguistik yang berpotensi melahirkan bias

penafsiran (Hilalludin., 2024).

36



Bani Isra’il: Istilah Genealogis-Historis

[stilah Bani Isra’il secara etimologis berarti “keturunan Israil (Ya‘qub)”
dan bersifat genealogis-historis. Dalam banyak ayat, istilah ini digunakan
untuk merujuk pada umat terdahulu yang menerima nikmat dan perjanjian
Allah, sekaligus melakukan pelanggaran terhadap perjanjian tersebut, seperti
dalam QS al-Bagarah (2:47) dan QS al-Ma’idah (5:12). Dalam perspektif
semantik historis, kritik Al-Qur’an terhadap Bani Isra’il berfungsi sebagai
narasi etis dan pedagogis, bukan sebagai penilaian teologis universal terhadap
seluruh umat Yahudi sepanjang sejarah. Penyederhanaan makna istilah ini
menjadi label identitas yang ahistoris sering kali menjadi pintu masuk bagi
generalisasi negatif dan kecenderungan antisemitisme.
Al-Yahud: Istilah Sosial-Politik Kontekstual

Berbeda dengan Bani Isra’il, istilah al-Yahtud digunakan untuk merujuk
pada komunitas Yahudi yang hidup pada masa Nabi Muhammad, khususnya
dalam konteks sosial-politik Madinah. Istilah ini berkaitan erat dengan
dinamika perjanjian, konflik, dan relasi kekuasaan antara komunitas Muslim
dan Yahudi pada periode tertentu. Dalam teori konteks wacana, makna istilah
ini tidak dapat dilepaskan dari situasi historis yang melingkupinya. Membaca
kritik terhadap al-Yahud sebagai representasi seluruh umat Yahudi lintas
zaman merupakan kesalahan linguistik dan historis yang mengaburkan pesan
kontekstual Al-Qur’an serta berpotensi memperkuat stereotip negatif yang
bertentangan dengan prinsip keadilan Qur’ani.
Al-ladhina hadu: Istilah dengan Nuansa Hukum dan Retorika

[stilah al-ladhina hadu kerap muncul dalam ayat-ayat yang bernuansa
hukum dan normatif, seperti QS an-Nisa’ (4:160). Secara semantik, istilah ini
memiliki nuansa legal-religius yang berbeda dari dua istilah sebelumnya.
Kajian Ariza et al. (2025) menunjukkan bahwa perbedaan istilah dalam Al-
Qur'an mencerminkan ketepatan retorika wahyu melalui penggunaan majaz
dan kinayah yang terukur. Dalam kerangka teori semantik retoris, variasi

terminologi ini menegaskan bahwa Al-Qur'an tidak menyederhanakan

37



kategori sosial-keagamaan, melainkan menyajikannya secara diferensial dan
kontekstual (Marcus, K. L. 2015).

Keragaman istilah tersebut menunjukkan bahwa Al-Qur’an secara
sadar menghindari kategorisasi homogen terhadap komunitas Yahudi.
Kesalahan dalam menyamakan seluruh istilah tersebut dapat menghasilkan
pembacaan reduktif yang menggeser kritik lokal-historis menjadi penilaian
teologis universal. Pada titik inilah problem kebahasaan berkontribusi pada
lahirnya wacana antisemitisme yang tidak berakar pada struktur bahasa Al-
Qur'an, melainkan pada kegagalan memahami diferensiasi makna dan
konteks. Oleh karena itu, pendekatan linguistik-konstekstual menjadi
prasyarat utama untuk menjaga pembacaan Al-Qur’an tetap adil, proporsional,
dan sejalan dengan prinsip keseimbangan perspektif dalam diskursus Ahl al-
Kitab.

Keragaman Interpretasi dalam Era Kontemporer: Politik Bahasa dan
Produksi Makna

Keragaman interpretasi terhadap istilah-istilah Qur’ani pada era
kontemporer tidak lagi semata-mata ditentukan oleh faktor linguistik klasik,
tetapi juga oleh dinamika media digital, politik bahasa, dan mekanisme
produksi makna di ruang publik modern. Dalam perspektif teori wacana
Michel Foucault, makna tidak hanya lahir dari teks, tetapi diproduksi melalui
relasi kuasa dan praktik diskursif yang mengaturnya. Oleh karena itu,
perbedaan penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an pada masa kini tidak hanya
berimplikasi teologis, melainkan juga sosial dan ideologis, terutama ketika
ayat-ayat tertentu dikaitkan dengan identitas keagamaan. Jika pada masa
klasik perbedaan tafsir berkembang dalam ruang ilmiah yang relatif terbatas
dan terkendali, pada era digital interpretasi populer justru diproduksi dan
disirkulasikan melalui potongan ayat di media sosial, ceramah singkat, meme,
dan narasi politik identitas. Kondisi ini menjadikan keragaman makna sebagai

arena kontestasi ideologis yang berpotensi melahirkan bias penafsiran,

38



termasuk kecenderungan antisemitisme, ketika ayat-ayat yang berkaitan
dengan Yahudi dipahami secara simplistik dan ahistoris (Hilalludin., 2026).

Fenomena politik bahasa dalam masyarakat Muslim kontemporer
dapat dilihat secara jelas dalam perdebatan istilah “kafir” dan “non-Muslim”
yang mengemuka di ruang publik Indonesia dalam beberapa tahun terakhir.
Secara semantik Qur’ani, lafaz kafir memiliki spektrum makna yang berlapis,
mulai dari sikap pengingkaran terhadap kebenaran, penolakan terhadap
nikmat ilahi, hingga kategori teologis tertentu yang sangat kontekstual.
Namun, dalam praktik wacana modern, istilah tersebut sering direduksi
menjadi label identitas sosial yang normatif dan eksklusif. Dalam kerangka
teori politik bahasa Pierre Bourdieu, pemilihan istilah tidak pernah netral
karena selalu berkaitan dengan kuasa simbolik dan efek sosial yang
dihasilkannya. Penggunaan istilah “non-Muslim” dalam sejumlah dokumen
resmi negara mencerminkan kesadaran akan dampak sosial bahasa, yakni
upaya menghindari makna yang berpotensi melahirkan stigma dan eksklusi
sosial. Hal ini menegaskan bahwa pemaknaan lafaz Qur’ani selalu berkelindan
dengan kepentingan etis, sosial, dan politik (Yudantia, D. M., Asnawi, A. R,
Hadi, A., & Rohman, A. 2024).

Politik bahasa yang serupa juga tampak dalam penafsiran dan
penerjemahan istilah-istilah Qur’ani yang berkaitan dengan Yahudi. Lafaz al-
Yahid dalam Al-Qur'an kerap dipahami secara literal sebagai rujukan
terhadap seluruh komunitas Yahudi lintas ruang dan waktu. Padahal, analisis
semantik-historis menunjukkan bahwa istilah tersebut sering merujuk pada
kelompok Yahudi tertentu yang hidup pada masa Nabi Muhammad dan
terlibat dalam relasi sosial-politik yang spesifik di Madinah. Dalam teori
hermeneutika historis Hans-Georg Gadamer, pemisahan teks dari horizon
historisnya akan menghasilkan misunderstanding yang sistematis. Ketika
terjemahan bahasa Indonesia menggunakan frasa “orang-orang Yahudi” tanpa
penjelasan linguistik dan historis yang memadai, pembaca awam berpotensi

memahami ayat tersebut sebagai kritik universal terhadap Yahudi sebagai

39



identitas kolektif. Pembacaan ini membuka ruang generalisasi negatif dan
memperkuat kecenderungan antisemitisme yang bertentangan dengan
prinsip keadilan dan proporsionalitas dalam penafsiran Al-Qur’an.

Kecenderungan reduksi makna tersebut semakin diperkuat oleh logika
media sosial yang menekankan kecepatan, emosi, dan simplifikasi pesan.
Dalam kerangka teori mediatization of religion, media digital tidak hanya
menjadi sarana penyebaran pesan keagamaan, tetapi juga membentuk cara
agama dipahami dan dipraktikkan. Ayat-ayat yang memiliki kompleksitas
linguistik dan historis sering dilepaskan dari konteks pewahyuannya dan
diposisikan sebagai slogan ideologis. Dalam kondisi demikian, istilah-istilah
Qur’ani tidak lagi berfungsi sebagai sarana refleksi teologis, melainkan sebagai
simbol retoris yang digunakan untuk memperkuat klaim identitas tertentu,
termasuk dalam relasi antaragama (Hilalludin., 2024).

Urgensi analisis kebahasaan juga tampak jelas dalam polemik
penafsiran QS al-Ma’idah [5]:51 pada konteks Pemilihan Kepala Daerah DKI
Jakarta tahun 2017. Ayat ini memuat lafaz awliya’ yang secara semantik
memiliki rentang makna luas, seperti pelindung, sekutu, atau relasi loyalitas.
Namun, dalam wacana politik kontemporer, istilah tersebut disempitkan
menjadi “pemimpin politik”, sehingga mengabaikan kompleksitas makna
linguistik dan konteks historis penggunaannya dalam Al-Qur’an. Dalam
perspektif analisis wacana kritis Norman Fairclough, reduksi makna semacam
ini menunjukkan bagaimana teks keagamaan dapat direkontekstualisasi
untuk kepentingan kekuasaan dan mobilisasi identitas, yang pada akhirnya
memicu ketegangan sosial dan polarisasi berbasis agama (El-Hussari, 1. A.
2025).

Dengan demikian, temuan kajian ini menegaskan bahwa analisis
linguistik terhadap istilah-istilah Qur’ani yang berkaitan dengan Yahudi bukan
sekadar persoalan akademis, melainkan memiliki implikasi etis dan sosial
yang luas. Pemahaman yang cermat terhadap struktur bahasa, konteks

pragmatik ayat, serta diferensiasi referensial antara Bani Isra’l, al-Yahtd, dan

40



al-ladhina hadi menjadi prasyarat penting untuk mencegah pembacaan yang
bias dan generalisasi ahistoris yang berpotensi melahirkan sikap
antisemitisme. Pendekatan linguistik-kontekstual ini memungkinkan
pembacaan Al-Qur'an yang lebih adil, reflektif, dan selaras dengan nilai
keadilan universal yang menjadi ruh utama ajaran Islam.

Analisis Linguistik: Mengapa Al-Qur’an Memilih Kata Tertentu?

Hasil analisis linguistik menunjukkan bahwa pemilihan istilah dalam
Al-Qur’an tidak bersifat kebetulan maupun netral, melainkan merefleksikan
presisi semantik yang tinggi. Penggunaan istilah Bani Isra’il, al-Yahud, dan al-
ladhina hadi menunjukkan bahwa Al-Qur'an secara sadar membedakan
kategori genealogis, sosial-historis, dan normatif. Dalam kerangka semantik
relasional Toshihiko Izutsu, setiap lafaz Qur'ani memperoleh maknanya bukan
secara terisolasi, melainkan melalui relasinya dengan konteks, nilai moral, dan
tujuan wacana wahyu. Bani Isra’ll digunakan dalam narasi historis dan
pedagogis yang berkaitan dengan kenabian, perjanjian ilahi, serta pengingatan
nikmat dan pelanggaran umat terdahulu. Oleh karena itu, rujukannya bersifat
situasional dan reflektif, bukan penilaian identitas kolektif lintas zaman
(Decoding antisemitism in European online discourses., 2025).

Berbeda dengan itu, istilah al-Yahud lebih sering digunakan dalam
konteks relasi sosial dan politik pada masa Nabi Muhammad, khususnya
dalam dinamika komunitas Madinah. Dalam perspektif pragmatik historis,
makna istilah ini terikat pada situasi konflik, perjanjian, dan interaksi konkret
antar kelompok. Sementara itu, istilah al-ladhina hadii memiliki nuansa legal-
religius yang menekankan aspek perilaku dan konsekuensi normatif, bukan
semata identitas etnis atau teologis. Ketika perbedaan fungsi semantik dan
pragmatik ini diabaikan, pembacaan ayat-ayat terkait Yahudi berpotensi
bergeser dari kritik kontekstual menjadi penilaian moral yang bersifat
ahistoris dan generalis. Pergeseran inilah yang membuka ruang lahirnya bias
penafsiran dan generalisasi negatif terhadap komunitas Yahudi (Firestone, R.

2020).

41



Dari sudut pandang linguistik Qur’ani, temuan ini menegaskan bahwa
Al-Qur’an mengelola kategori sosial-keagamaan secara presisi dan diferensial.
Kesalahan dalam membaca perbedaan referensial antar istilah tersebut tidak
hanya berdampak pada kekeliruan teologis, tetapi juga memiliki implikasi
sosial yang serius. Dalam kerangka analisis wacana kritis Norman Fairclough,
kesalahan interpretasi semacam ini dapat membentuk wacana dominan yang
melegitimasi stereotip dan eksklusi sosial. Oleh karena itu, pendekatan
linguistik yang cermat, disertai pemahaman konteks historis dan pragmatik
ayat, menjadi prasyarat utama untuk menghasilkan penafsiran Al-Qur’an yang
adil, proporsional, dan bebas dari generalisasi diskriminatif (Ramadani, B. R,,
et al. 2024).

Contoh Kasus Kontemporer: QS al-Ma’idah 51 dan Reduksi Semantik

Polemik penafsiran QS al-Ma’idah [5]:51 dalam konteks Pilkada DKI
Jakarta 2017 menjadi contoh nyata bagaimana reduksi semantik dapat
berkontribusi pada polarisasi sosial dan penguatan sikap eksklusif. Lafaz
awliya’ dalam ayat tersebut memiliki spektrum makna luas dalam khazanah
bahasa Arab Qur’ani, seperti pelindung, sekutu, atau relasi loyalitas,
sebagaimana dijelaskan dalam tafsir klasik. Namun, dalam wacana politik
kontemporer, istilah ini disempitkan menjadi “pemimpin politik”, sehingga
kompleksitas makna linguistik dan konteks historisnya tereduksi secara
signifikan (Cambridge University Press., 2021).

Dalam perspektif teori produksi makna, reduksi semantik semacam ini
menunjukkan bagaimana teks keagamaan direkontekstualisasi untuk
kepentingan ideologis. Ketika istilah Qur’ani dipisahkan dari jaringan makna
dan konteks pewahyuannya, ayat tersebut berpotensi digunakan sebagai alat
legitimasi sikap diskriminatif terhadap kelompok tertentu. Dalam konteks ini,
reduksi semantik tidak hanya berdampak pada kesalahan tafsir, tetapi juga
berkontribusi pada pembentukan sikap eksklusif dan, secara tidak langsung,

pada penguatan sentimen anti semitis di ruang publik.

42



Keragaman Makna Ayat-Ayat Terkait Yahudi: Implikasi Linguistik dan
Sosial

QS al-Ma’idah [5]:82, yang menyebut “orang-orang Yahudi” sebagai
pihak yang keras permusuhannya, sering dipahami secara universal dan
ahistoris. Padahal, kajian historis menunjukkan bahwa ayat ini merujuk pada
kelompok Yahudi tertentu yang terlibat konflik sosial-politik dengan
komunitas Muslim di Madinah. Dalam kerangka hermeneutika historis, kritik
tersebut bersifat kontekstual dan situasional, bukan generalisasi teologis
terhadap seluruh umat Yahudi lintas zaman. Pengabaian konteks ini
berpotensi melahirkan pembacaan yang tidak adil dan memperkuat sentimen
anti semitis (Al-Fahrizal, A., et al. 2025).

Demikian pula pada QS al-Baqarah [2]:88] dengan lafaz qulibuna ghulf.
Perbedaan penafsiran terhadap makna ghulf apakah “tertutup”, “terbungkus”,
atau “terhalang” menunjukkan betapa makna linguistik memengaruhi
konstruksi citra suatu kelompok. Ketika keragaman makna ini diabaikan,
pembacaan ayat cenderung mengarah pada penilaian homogen dan normatif
terhadap komunitas Yahudi Madinah, sehingga mengaburkan konteks
polemik dakwah yang melatarinya.

QS al-Jumu’ah [62]:6] juga menunjukkan pola serupa. Tantangan untuk
“mengharapkan kematian” ditujukan kepada kelompok tertentu yang
mengklaim keistimewaan religius tanpa konsistensi etis. Namun, apabila
konteks polemik ini diabaikan, ayat tersebut dapat dipahami sebagai kritik
menyeluruh terhadap seluruh umat Yahudi. Kasus-kasus ini menegaskan
bahwa reduksi makna dan konteks dapat menggeser pesan moral Al-Qur’an
menjadi legitimasi sikap diskriminatif yang bertentangan dengan prinsip
keadilan Qur’ani (Abdul-Raof, H. 2023).

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa penggunaan istilah-istilah Al-
Qur'an yang merujuk kepada Yahudi seperti Bani Isra’il, al-Yahud, dan al-

ladzina hadi mengandung perbedaan semantik, pragmatik, dan historis yang

43



signifikan, sehingga tidak dapat dipahami secara seragam atau dipertukarkan.
Perbedaan ini menunjukkan ketelitian Al-Qur’an dalam mengelola kategori
makna sesuai dengan konteks pewahyuan, tujuan retoris, dan pesan normatif
yang hendak disampaikan. Ketika keragaman makna tersebut diabaikan,
penafsiran cenderung mengalami reduksi semantik dan ahistorisasi, yang
menggeser kritik kontekstual terhadap kelompok tertentu menjadi penilaian
moral kolektif. Kondisi ini berpotensi melahirkan bias penafsiran dan
memperkuat kecenderungan anti semitis yang tidak sejalan dengan prinsip

keadilan dan proporsionalitas dalam ajaran Al-Qur’an.

Dalam konteks kontemporer, temuan ini memperlihatkan bahwa
problem kebahasaan tidak berhenti pada ranah akademik, melainkan
memiliki implikasi sosial yang luas dalam wacana keagamaan, politik
identitas, dan relasi antar kelompok. Polemik penafsiran ayat-ayat tertentu
seperti QS al-Ma’idah [5]:51 menunjukkan bahwa pengabaian pendekatan
linguistik dan historis dapat memperkuat polarisasi serta legitimasi sikap
eksklusif. Oleh karena itu, penelitian ini menekankan pentingnya pendekatan
linguistik-semantik yang dikombinasikan dengan kesadaran historis dan
pragmatik dalam membaca Al-Qur’an, agar penafsiran yang dihasilkan tidak
hanya akurat secara ilmiah, tetapi juga etis secara sosial. Pendekatan semacam
ini diharapkan mampu mendorong pembacaan Al-Qur’an yang lebih adil,
kontekstual, dan inklusif, sekaligus meminimalkan potensi lahirnya

generalisasi dan sikap diskriminatif dalam pemahaman keagamaan.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Karim, D. A. K., Nurcahyati, N., & Sholeh, R. (2021). Yahudi dalam Al-Qur’an:
Analisis tematik Imam Ibnu Katsir. Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan
Tafsir, 1(2). https://doi.org/10.57163 /almuhafidz.v1i2.23

Abdul-Raof, H. (2023). Qur’anic semantics: Corpus and lexical behavior. Routledge.

Al-Fahrizal, A, et al. (2025). Relasi linguistik teologis Al-Qur’an dengan bahasa Ibrani
dan Aram. El-Suffah, 2(2). https://doi.org/10.70742 /suffah.v2i2.369

Arsyad, A. (2024). Teknik interpretasi linguistik dalam penafsiran Al-Qur’an. Journal
Tafsere, 4(2). https://doi.org/10.24252 /jt.v4i2.2770

44


https://doi.org/10.57163/almuhafidz.v1i2.23
https://doi.org/10.70742/suffah.v2i2.369
https://doi.org/10.24252/jt.v4i2.2770

Bakrin, R., & Hilalludin, H. (2025). Pengaruh media sosial TikTok terhadap
perkembangan kosakata bahasa Indonesia pada generasi alfa. BEGIBUNG:
Jurnal Penelitian Multidisiplin, 3(2), 7-19.

Cambridge University Press. (2021). Interreligious studies: Antisemitism and
Islamophobia. Cambridge University Press.

Decoding antisemitism in European online discourses. (2025). Acta Politica.
https://doi.org/10.1515/actap-2025-2001

El-Hussari, I. A. (2025). Allegorical language in the Holy Qur’'an: A semiotic
interpretation. Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education, 3(2).
https://doi.org/10.31538/tijie.v3i2.132

Fajriansyah, R., & Hilalludin, H. (2025). Merajut Masa Depan Umat: Pengembangan
Pendidikan Islam.

Firestone, R. (2020). Is the Qur'an “antisemitic”? In Islam and Judaism: Polemics,
theology, and scripture. Brill. https://doi.org/10.1515/9783110671773-007

Hamdan, A., Mahmudi, Z., & Muhammad, M. (2023). Anti-Semitism pada penafsiran M.
Quraish Shihab. Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur'an dan Hadis, 7(1).
https://doi.org/10.29240/alquds.v7i1.5331

Hidayat, M. F,, Hilalludin, H., & Haironi, A. (2024). Implementasi Nilai Solidaritas pada
Mahasiswa Semester 6 Prodi Pendidikan Bahasa Arab Sekolah Tinggi [lmu
Tarbiyah Madani Yogyakarta. Student Scientific Creativity Journal, 2(4), 222-
228.

HILALLUDIN, H. (2025). Upaya Guru Pai Dalam Membentuk Self Control Siswa Kelas
XIl Salafiyah Ulya Islamic Center Bin Baz Yogyakarta Tahun Ajaran
2024/2025 (Doctoral dissertation, Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Madani
Yogyakarta).

Hilalludin, H., & Nisa, L. A. Z. (2025). Implementation of Anti-Usury Practices in
Islamic Finance: A Case Study at PT. Kredit Tanpa Usury (KRTABA) East
Lombok: Penerapan Praktik Anti Riba Dalam Keuangan Islam: Studi Kasus Di
PT. Kredit Tanpa Riba (KRTABA) Lombok Timur.journal of Islamic
Economics, 2(1), 8-17.

Marecus, K. L. (2015). The definition of anti-Semitism. Oxford University Press.

Rahman, N. (2018). Konsep Yahudi dalam Al-Qur’an: Aplikasi teori kontekstual
Abdullah Saeed. Rausyan Fikr, 14(1).
https://doi.org/10.24239/rsy.v14i1.325

Ramadani, B. R, et al. (2024). Anthropomorphism in Qur’anic depictions of Jews. Al-
Dzikra, 16(2). https://doi.org/10.24042 /al-dzikra.v16i2.13898

Rohmah, K., & Mildasari, D. A. (2020). Autentikasi Israiliyyat dalam tafsir Al-Qur’an.
Al-Itqan: Jurnal Studi Al-Qur’an, 8(2).
https://doi.org/10.47454/alitqan.v8i2.810

Saleh, S. Z., Asnawi, A. R, & Hilda, N. A. (2024). Intertextuality in Qur’anic studies. Al-
Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, 8(2).
https://doi.org/10.29240/alquds.v8i2.8603

Yudantia, D. M., Asnawi, A. R, Hadi, A, & Rohman, A. (2024). Semitic rhetorical
analysis in Qur’anic discourse. Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, 8(2).
https://doi.org/10.29240/alquds.v8i2.8167

45


https://doi.org/10.1515/actap-2025-2001?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.31538/tijie.v3i2.132
https://doi.org/10.1515/9783110671773-007
https://doi.org/10.29240/alquds.v7i1.5331
https://doi.org/10.24239/rsy.v14i1.325
https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v16i2.13898
https://doi.org/10.47454/alitqan.v8i2.810
https://doi.org/10.29240/alquds.v8i2.8603
https://doi.org/10.29240/alquds.v8i2.8167

