
 

                     Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 Page [90-106]                                                                                         

90 
 

 

Relevansi Pemikiran Ibnu Khaldun dengan Konsep 

Pendidikan dalam QS. Al-Mujadilah ayat 11 

 

1Harlina 2Sarwadi 
12sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Madani Yogyakarta 

Email: lynha2152@gmail.com, sarwadi@stitmadani.ac.id 

 

Abstrak  

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis relevansi pemikiran pendidikan Ibnu Khaldun 
dengan konsep pendidikan dalam QS. Al-Mujādilah ayat 11. Ayat tersebut menegaskan bahwa 
Allah meninggikan derajat orang-orang beriman dan berilmu, yang menunjukkan pentingnya 
integrasi antara iman, ilmu, dan akhlak. Ibnu Khaldun, melalui karya Muqaddimah-nya, 
menekankan pentingnya pendidikan yang menyeimbangkan aspek intelektual dan moral 
dengan metode pembelajaran bertahap serta keteladanan guru. Dengan pendekatan kualitatif 
berbasis studi pustaka, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran Ibnu Khaldun 
selaras dengan nilai-nilai pendidikan Qur’ani, menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan 
Islam adalah pembentukan manusia berilmu, beriman, dan berakhlak mulia. 

Kata Kunci: Ibnu Khaldun, Pendidikan Islam, Al-Mujadilah: 11, Ilmu, Keimanan, Akhlak 

Abstract  

This study analyzes the relevance of Ibn Khaldun’s educational thought with the concept of 
education in Surah Al-Mujadilah verse 11. The verse emphasizes that Allah elevates the ranks of 
those who believe and possess knowledge, highlighting the integration of faith, knowledge, and 
morality. Through his work Al-Muqaddimah, Ibn Khaldun stresses the importance of education 
that balances intellectual and moral aspects, employing gradual learning and teacher 
exemplarity. Using a qualitative, library-based approach, this research finds that Ibn Khaldun’s 
educational thought aligns with Qur’anic educational values, affirming that the ultimate goal of 
Islamic education is to develop individuals who are knowledgeable, faithful, and morally upright. 

Keywords: Ibn Khaldun, Islamic Education, Surah Al-Mujadilah Verse 11, Knowledge, Faith, 
Morality 

mailto:lynha2152@gmail.com
mailto:sarwadi@stitmadani.ac.id


 

 

91 
 

 

 

PENDAHULUAN 

 Pendahuluan dalam artikel IMANU: Jurnal Hukum dan Peradaban Islam 

harus memuat latar belakang akademik dari isu hukum atau peradaban Islam 

yang diangkat, disertai dengan urgensi dan signifikansi topik dalam konteks 

sosial, historis, maupun normatif. Penulis perlu menjelaskan rumusan 

masalah secara eksplisit, serta memosisikan artikel dalam peta keilmuan 

hukum Islam atau studi peradaban Islam kontemporer. 

Pendidikan adalah elemen penting dalam pembentukan peradaban 

manusia. Dalam pandangan Islam, Pendidikan tidak hanya bertujuan untuk 

mengembangkan kecerdasan pikiran, tetapi juga untuk membangun 

iman, etika, dan kesadaran spiritual. Al-Qur’an sering menegaskan 

nilai ilmu serta kedudukan orang-orang yang berpengetahuan. Salah satu ayat 

yang menyoroti hal ini adalah QS. Al-Mujādilah ayat 11: 

ُ الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا مِنْكُمْْۙ وَالَّذِيْنَ اوُْتوُا   ُ بِمَا تعَْمَلوُْنَ خَبيِْر  يرَْفَعِ اللّٰه ۝١١ الْعِلْمَ دَرَجٰت ٍۗ وَاللّٰه  

Artinya: "Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di antara 
kamu dan orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat." 
(QS. Al-Mujādilah [58]: 11) 

Ayat ini mengungkapkan bahwa pengetahuan memperoleh status yang 

tinggi jika digabungkan dengan iman dan perbuatan yang baik. Idealnya, 

Pendidikan dalam Islam bertujuan untuk membentuk individu yang 

berpengetahuan sekaligus beriman, yang menghasilkan harmoni antara rasio 

dan emosi. Pemikiran Ibnu Khaldun (1332-1406), seorang sejarawan, 

sisoologi, dan intelektual Islam klasik, memiliki hubungan erat dengan konsep 

pendidkikan Qur’ani ini. Dalam karyanya yang terkenal, Muqaddimah, Ibnu 

Khaldun menyatakan bahwa pendidikan harus memperhatikan pertumbuhan 

psikologis siswa, metode pengajaran yang berjenjang. Serta pentingnya 



 

 

92 
 

latihan dalam moral. Ia menggarisbawahi bahwa ilmu seharusnya 

tertuju pada pembentukan akhlak dan kepentingan masyarakat, 

bukan sekadar memfokuskan pada pengetahuan teori saja.(Herman, 2024) 

Pendidikan Islam tidak hanya dipahami sebagai aktivitas penyampaian 

pengetahuan, namun juga sebagai suatu proses Pendidikan yang menyeluruh 

yang berfokus pada pembentukan karakter dan penggunaan ilmu demi 

kebaikan umat. Beberapa penelitian modern menunjukkan bahwa ayat-ayat 

Al-Qur’an seperti QS. Al-Mujadilah [58] : 11 mengandung aspek Pendidikan 

yang penting, dimana penguasaan pengetahuan terkait dengan tingkat sosial-

spiritual yang lebih tinggi.(Tauviqillah, 2023) Disisi lain, pemikiran tradisional 

seperti yang di sampaikan oleh Ibnu Khaldun juga menekankan bahwa tujuan 

Pendidikan tidak hanya terfokus pada “apa yang diketahui”, tetapi juga 

“bagaimana manusia memperoleh pengtetahuan dan kemudian 

mengimplementasikannya untuk membangun masyarakat yang beradab. 

Di sisi lain, guru dan tenaga pendidikan di lembaga Islam menghadapi 

tantangan besar dalam menyeimbangkan metode pembelajaran tradisional 

dengan penggunaan teknologi dan media modern. Peran mereka kini lebih 

kompleks: bukan hanya menyampaikan materi, tetapi juga menjadi fasilitator 

nilai, mentor karakter, dan penghubung antara tradisi keilmuan Islam dan 

demands global. Dengan demikian, penguatan kompetensi guru termasuk 

kompetensi spiritual, pedagogik, dan digital menjadi prasyarat penting 

keberhasilan pendidikan Islam yang relevan dan transformatif.(S. Aziz, 2017) 

Sebagai bagian dari pembentukan manusia yang seimbang (insān kāmil), 

pendidikan Islam menurut beberapa pemikir klasik dan modern 

mensyaratkan bahwa guru bukan hanya pengajar informasi, tetapi juga 

pembimbing nilai serta fasilitator perkembangan karakter. Hal ini menuntut 

rekonstruksi peran institusi pendidikan Islam agar lebih aktif dalam 

pembentukan ekosistem pembelajaran yang mendukung moral, sosial, dan 

intelektual peserta didik secara simultan.(F. Journal & Ritonga, 2024) 



 

 

93 
 

Selain itu, proses pendidikan Islam juga menuntut adanya 

kontekstualisasi terhadap lingkungan sosial dan budaya peserta didik. 

Institusi pendidikan Islam harus mampu menjawab perubahan zaman tanpa 

meninggalkan identitas keislaman, sehingga peserta didik tidak hanya 

menjadi produktif secara ekonomis, tetapi juga kritis, toleran, dan mampu 

berkontribusi terhadap keberdayaan masyarakat. Kajian terkini menunjukkan 

bahwa integrasi nilai-keagamaan dan sosial dalam pembelajaran PAI 

menghasilkan efek positif terhadap pembentukan karakter warga sekolah dan 

komunitas sekitarnya.(Pendidikan et al., 2024) Oleh karena 

itu,  sangat penting untuk mengeksplorasi hubungan antara pemikiran Ibnu 

Khaldun dan ajaran pendidikan dalam QS. Al-Mujādilah ayat 11 

untuk memahami dasar filosofis pendidikan Islam 

yang menyeluruh dan relevan pada masa kini.(Husein, 2024) 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena tujuan penelitian 

berfokus pada analisis mendalam terhadap relevansi pemikiran Ibnu Khaldun dalam 

konsep pendidikan Islam yang terkandung dalam QS. Al-Mujādilah ayat 11 

(Hanyfah et al., 2022). Penelitian ini tidak melibatkan eksperimen atau 

pengumpulan data lapangan, melainkan menitikberatkan pada kajian kritis terhadap 

berbagai sumber literatur primer dan sekunder yang relevan dengan tema penelitian. 

Pendekatan kualitatif digunakan untuk memahami makna teks dan pemikiran tokoh 

secara interpretatif dan kontekstual (Zohri, 2025). Jenis penelitian yang digunakan 

adalah studi pustaka dengan fokus utama pada analisis isi (content analysis) 

terhadap karya-karya Ibnu Khaldun, khususnya Muqaddimah, serta berbagai kitab 

tafsir Al-Qur’an yang membahas QS. Al-Mujādilah ayat 11. Melalui pendekatan 

ini, peneliti berupaya menggali konsep pendidikan Islam yang bersumber dari Al-

Qur’an dan mengaitkannya dengan gagasan pendidikan yang dikemukakan oleh 

Ibnu Khaldun (Hilalludin;Hilalludin, 2025). 



 

 

94 
 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. 

Data primer meliputi Al-Qur’an, dengan penekanan pada QS. Al-Mujādilah ayat 

11, serta karya utama Ibnu Khaldun, yaitu Muqaddimah. Sementara itu, data 

sekunder mencakup buku-buku, artikel jurnal ilmiah, dan hasil penelitian terdahulu 

yang membahas pendidikan Islam, filsafat pendidikan, serta relevansi pemikiran 

klasik dalam konteks pendidikan modern (Rivaldy, 2025). Teknik pengumpulan 

data dilakukan melalui dokumentasi dan telaah literatur secara sistematis. Prosedur 

pengumpulan data meliputi penelusuran sumber-sumber klasik dan kontemporer 

melalui basis data jurnal dan perpustakaan digital, pembacaan mendalam terhadap 

teks Al-Qur’an dan pemikiran Ibnu Khaldun, serta pengelompokan data 

berdasarkan tema-tema utama, seperti nilai ilmu pengetahuan, keimanan, dan 

pendidikan moral (Hilalludin Hilalludin, 2024). 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis isi (content 

analysis) dan analisis komparatif. Analisis isi digunakan untuk mengungkap 

makna, pesan, dan nilai pendidikan yang terkandung dalam QS. Al-Mujādilah ayat 

11 serta pemikiran Ibnu Khaldun. Selanjutnya, analisis komparatif digunakan untuk 

membandingkan dan menilai kesesuaian antara konsep pendidikan Qur’ani dengan 

gagasan Ibnu Khaldun tentang ilmu pengetahuan, akhlak, dan pembentukan 

peradaban, sehingga diperoleh pemahaman yang utuh dan komprehensif (Riky 

Supratama, 2025). 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Makna Pendidikan dalam QS. Al-Mujādilah Ayat 11 

QS. Al-Mujādilah ayat 11 menegaskan bahwa Allah meninggikan derajat 

orang-orang beriman dan berilmu. Ayat ini menjadi dasar teologis bahwa ilmu 

memiliki kedudukan tinggi dalam Islam, tetapi ilmu yang dimaksud bukan 

sekadar pengetahuan rasional, melainkan ilmu yang dibingkai dengan 

keimanan dan akhlak. Pendidikan Islam, karenanya, diarahkan untuk 

membentuk manusia berilmu yang beriman dan beramal saleh.(Olagoke & 

Gumilar, 2025) 



 

 

95 
 

Menurut Jurnal Pendidikan Islam (UIN Sunan Gunung Djati, 2022), 

pendidikan yang berorientasi iman dan ilmu merupakan fondasi utama 

peradaban Islam karena mampu melahirkan manusia yang tidak hanya cerdas 

intelektual, tetapi juga matang spiritual dan sosial. QS. Al-Mujadilah Ayat 11 

juga menunjukkan bahwa pendidikan dalam Islam tidak hanya dimaknai 

sebagai proses transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter dan 

spiritualitas manusia. Peninggian derajat tidak semata karena pengetahuan 

intelektual, tetapi karena keterpaduan antara iman dan ilmu. Dalam 

pandangan Islam, ilmu yang tidak dibarengi iman dapat menjerumuskan 

manusia pada kesombongan intelektual dan kehilangan arah hidup.(Alfiah et 

al., 2023) Hal ini sejalan dengan pandangan dalam Jurnal Edukasia Islamika 

(IAIN Kudus, 2023) bahwa pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai 

ketauhidan menjadi solusi atas krisis moral dan degradasi nilai di era modern. 

Ayat ini juga menegaskan bahwa pendidikan merupakan instrumen 

utama dalam membangun peradaban. Ketika masyarakat menempatkan ilmu 

dan iman pada posisi tinggi, maka akan muncul generasi yang beradab, 

inovatif, dan bertanggung jawab terhadap kemaslahatan sosial. Oleh karena 

itu, pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an berfungsi bukan hanya untuk 

menambah wawasan, melainkan untuk melahirkan insan yang bermanfaat 

bagi sesama (khairu al-nās anfa‘uhum li al-nās). Penelitian oleh Jurnal Dakwah 

dan Tarbiyah (STIT Syamsul Ulum, 2023) menegaskan bahwa nilai sosial 

dalam pendidikan Islam membentuk karakter kepemimpinan dan tanggung 

jawab sosial, yang relevan dengan tantangan globalisasi. 

Nilai utama dalam ayat ini menggambarkan bahwa proses pendidikan 

harus menyeimbangkan aspek spiritual (iman), intelektual (ilmu), dan sosial 

(amal saleh). Hal ini sejalan dengan prinsip pendidikan Islam yang bersifat 

integral mengembangkan seluruh potensi manusia (jasmani, akal, dan 

rohani).(Rini et al., 2022) Jurnal Edukasi Islami (STAI Al-Hidayah Bogor, 2022) 

menambahkan bahwa keseimbangan ketiga aspek tersebut menghasilkan 

manusia kaffah yaitu manusia utuh yang berilmu luas, beriman kuat, dan 



 

 

96 
 

berakhlak mulia. Dalam tafsir Ibn Katsir disebutkan bahwa “orang-orang yang 

berilmu” dalam ayat ini mencakup mereka yang memahami syariat Allah dan 

mengamalkannya. Ini menunjukkan hubungan integral antara pengetahuan 

teoritis dan praktik moral. Artinya, tujuan pendidikan Islam bukan hanya 

menciptakan manusia cerdas secara akademis, tetapi juga berakhlak mulia 

dan sadar akan tanggung jawab spiritualnya.(Lessy et al., 2025) Pemikiran ini 

sejalan dengan hasil kajian Jurnal Pendidikan Agama Islam (UIN Sunan 

Kalijaga, 2022) yang menegaskan bahwa spiritualitas ilmiah merupakan ciri 

utama pendidikan Islam yang otentik. 

Selain itu, ayat ini menegaskan prinsip kesetaraan dalam menuntut 

ilmu. Siapa pun yang memiliki tekad belajar dan keimanan kuat berhak untuk 

dimuliakan. Islam tidak mengenal kasta intelektual, karena ilmu adalah hak 

bagi seluruh umat manusia. Dalam konteks modern, nilai ini menjadi dasar 

bagi sistem pendidikan inklusif yang memberi ruang bagi semua golongan 

tanpa diskriminasi gender, status sosial, maupun ekonomi. Hal ini diperkuat 

oleh temuan Jurnal Pendidikan Islam dan Gender (UIN Raden Intan Lampung, 

2021) yang menunjukkan bahwa pendidikan Islam yang berbasis kesetaraan 

berperan dalam membangun masyarakat yang adil dan berdaya. 

QS. Al-Mujādilah ayat 11 juga memberikan motivasi bagi para pendidik 

dan peserta didik untuk menanamkan niat yang lurus dalam belajar. Proses 

pendidikan bukan sekadar mengejar nilai atau gelar, tetapi pengabdian 

kepada Allah melalui pengembangan potensi manusia. Konsep ini menjadi 

dasar spiritual dalam pendidikan Islam yang membedakannya dari sistem 

sekuler. Jurnal Pendidikan Karakter Islam (UIN Alauddin Makassar, 2023) 

menyebutkan bahwa orientasi spiritual dalam pembelajaran terbukti 

meningkatkan motivasi intrinsik dan kedisiplinan peserta didik. 

Dengan demikian, ayat ini memberikan panduan komprehensif tentang 

hakikat pendidikan Islam. Ia menegaskan bahwa ilmu yang berlandaskan iman 

akan membawa keberkahan, sementara ilmu yang terlepas dari nilai-nilai 



 

 

97 
 

spiritual akan melahirkan kerusakan moral dan sosial. Oleh karena itu, 

integrasi antara al-‘ilm (pengetahuan) dan al-īmān (keimanan) menjadi inti 

dari sistem pendidikan Islam yang holistik.(A. Aziz et al., 2022) Pendidikan 

Islam harus melahirkan generasi ulul albab mereka yang berpikir kritis, 

berakhlak, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 

Relevansi QS. Al-Mujādilah Ayat 11 terhadap Konsep Pendidikan Islam 

di Era Modern 

QS. Al-Mujādilah ayat 11 tidak hanya memberikan dasar teologis 

tentang pentingnya ilmu, tetapi juga relevan untuk menjawab tantangan 

pendidikan Islam di era modern. Ayat ini mengandung pesan penting tentang 

bagaimana pendidikan harus diarahkan untuk membentuk manusia yang 

tidak hanya unggul secara akademis, tetapi juga memiliki kesadaran moral, 

sosial, dan spiritual. Dalam konteks globalisasi dan perkembangan teknologi, 

pendidikan sering kali terjebak pada orientasi material dan pencapaian 

akademik semata. Namun, Al-Qur’an menegaskan bahwa derajat manusia 

tidak diukur dari kepandaian duniawi, melainkan dari keimanan dan amalnya. 

Hal ini menunjukkan bahwa Islam menolak dikotomi antara ilmu agama dan 

ilmu umum. 

Menurut Jurnal Pendidikan Islam (UIN Sunan Gunung Djati, 2022), 

konsep pendidikan Islam modern menekankan integrasi antara iman, ilmu, 

dan amal sebagai upaya membangun generasi yang seimbang secara spiritual 

dan rasional. Pendidikan seperti ini tidak hanya menghasilkan tenaga ahli di 

bidang sains dan teknologi, tetapi juga manusia berkarakter yang memiliki 

etika dan tanggung jawab sosial.(A. Aziz et al., 2022) Lebih lanjut, ayat ini juga 

memiliki makna relevan terhadap konsep lifelong learning atau pendidikan 

sepanjang hayat. Dalam pandangan Islam, mencari ilmu merupakan kewajiban 

sepanjang kehidupan, sebagaimana ditegaskan dalam hadis “Tuntutlah ilmu 

dari buaian hingga liang lahat.” Prinsip ini sejalan dengan semangat 

pendidikan modern yang menekankan pembelajaran berkelanjutan. Jurnal 



 

 

98 
 

Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam (IAIN Pontianak, 2023) menegaskan bahwa 

nilai-nilai Al-Qur’an, termasuk yang terkandung dalam QS. Al-Mujādilah ayat 

11, menjadi dasar penguatan motivasi belajar dan pembentukan karakter 

pelajar Muslim di era digital. 

Selain itu, ayat ini menegaskan pentingnya peran guru dan tenaga 

pendidik dalam mengarahkan peserta didik untuk menjadikan ilmu sebagai 

sarana ibadah, bukan sekadar alat ekonomi. Guru dalam pendidikan Islam 

berfungsi sebagai murabbi (pembimbing moral), bukan hanya mu’allim 

(pengajar pengetahuan). Jurnal Al-Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam (UIN 

Raden Intan Lampung, 2021) menyebutkan bahwa relevansi QS. Al-Mujādilah 

ayat 11 terlihat pada penguatan profesionalisme guru berbasis nilai spiritual, 

karena guru adalah panutan yang mengintegrasikan ilmu dan akhlak.(Qur, 

2025a) 

Selanjutnya, dalam konteks pendidikan tinggi Islam, ayat ini menjadi 

dasar untuk mengembangkan paradigma integrasi ilmu dan agama (Islamic 

Knowledge Integration). Pendekatan ini menolak sekularisasi ilmu 

pengetahuan dan mengembalikan tujuan pendidikan pada pembentukan 

manusia kaffah (utuh). Jurnal Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam dan Pendidikan 

(IAIN Kendari, 2022) menegaskan bahwa paradigma integratif ini mampu 

membangun keseimbangan antara kecerdasan intelektual, emosional, dan 

spiritual mahasiswa.(Emas, 2021) Dengan demikian, QS. Al-Mujādilah ayat 11 

memiliki relevansi kuat terhadap arah pendidikan Islam di era modern. Ia 

menegaskan bahwa kemajuan ilmu pengetahuan harus berjalan seiring 

dengan penguatan moral dan spiritualitas, sehingga melahirkan generasi 

beriman, berilmu, dan berakhlak sebagaimana visi pendidikan Islam yang 

holistik dan transformatif.(Di & Ibtidaiyah, n.d.) 

Implementasi Nilai QS. Al-Mujādilah Ayat 11 dalam Sistem Pendidikan 

Islam di Indonesia 



 

 

99 
 

Implementasi QS. Al-Mujādilah ayat 11 dalam pendidikan Islam di 

Indonesia dapat dilihat dari upaya integrasi iman, ilmu, dan akhlak dalam 

berbagai lembaga pendidikan seperti madrasah, pesantren, dan sekolah Islam 

terpadu. Sistem pendidikan nasional sendiri melalui Kurikulum Merdeka juga 

mulai memberikan ruang lebih luas bagi pembentukan karakter berbasis nilai 

keagamaan. Namun, lembaga pendidikan Islam telah lebih dahulu 

mengembangkan pendekatan holistik yang selaras dengan ayat ini, yakni 

pendidikan yang menempatkan iman sebagai fondasi, ilmu sebagai sarana, dan 

amal saleh sebagai tujuan akhir pembelajaran.(Qur, 2025b) 

Di madrasah, implementasi ayat ini terlihat pada pengembangan 

kurikulum yang tidak hanya fokus pada penguasaan kognitif, tetapi juga pada 

penumbuhan karakter religius dan sosial. Pembelajaran PAI dikembangkan 

melalui model integratif seperti pembelajaran berbasis proyek berbasis nilai 

Qur’ani, pembiasaan ibadah, serta penguatan adab harian. Guru memiliki 

peran penting dalam menghubungkan konten pelajaran dengan nilai spiritual, 

misalnya menekankan hubungan antara pencarian ilmu dan tanggung jawab 

moral. Hal ini menunjukkan bahwa madrasah berupaya membentuk peserta 

didik yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia sebagaimana 

tuntunan QS. Al-Mujādilah ayat 11. 

Implementasi ayat ini juga sangat tampak di lingkungan pesantren 

yang sejak awal berdiri telah menerapkan pendidikan berbasis spiritualitas 

dan akhlak. Pola pendidikan pesantren yang menekankan riyadhah, 

kedisiplinan, adab kepada guru, serta pembiasaan ibadah menjadi bukti 

konkret bahwa pendidikan Islam berorientasi pada pembentukan manusia 

beriman dan berilmu. Sistem sorogan dan bandongan yang khas juga 

memungkinkan interaksi intens antara guru dan santri sehingga transfer ilmu 

selalu diiringi dengan penanaman nilai. Penelitian dalam Jurnal Pendidikan 

Islam Nusantara (2021) menunjukkan bahwa pesantren berperan penting 

dalam menjaga relevansi pendidikan Islam di era modern tanpa kehilangan 

nilai-nilai tradisi Qur’ani. 



 

 

100 
 

Di Sekolah Islam Terpadu (SIT), konsep integrasi iman, ilmu, dan amal 

saleh telah menjadi kerangka utama pengembangan kurikulum. SIT 

menggabungkan kurikulum nasional dengan kurikulum diniyah dan 

penguatan karakter berbasis Al-Qur’an. Implementasi QS. Al-Mujādilah ayat 

11 tampak pada pembelajaran tematik Qur’ani, halaqah tarbiyah, dan 

pembiasaan ibadah harian yang terstruktur. Penggunaan teknologi digital 

dalam pembelajaran tetap diarahkan agar tidak menghilangkan nilai-nilai 

spiritual, sehingga peserta didik dapat memahami bahwa kemajuan 

pengetahuan harus digunakan untuk kemaslahatan umat. Penelitian terbaru 

dalam Jurnal Tadris (2022) menunjukkan bahwa integrasi nilai Qur’ani di SIT 

terbukti meningkatkan motivasi belajar dan kedisiplinan peserta didik.(E. 

Journal et al., 2024) 

Perguruan tinggi Islam seperti UIN, IAIN, dan Universitas Islam swasta 

juga berupaya menerapkan paradigma Islamic Knowledge Integration. 

Langkah ini dilakukan melalui pengembangan kurikulum yang 

menghubungkan ilmu syari’ah dengan ilmu sosial, sains, teknologi, serta 

humaniora. QS. Al-Mujādilah ayat 11 menjadi dasar normatif bahwa 

pengembangan ilmu harus membawa pada peningkatan derajat manusia 

secara moral dan spiritual. Karena itu, banyak kampus Islam 

mengintegrasikan mata kuliah akhlak, tasawuf, atau integrasi ilmu ke dalam 

program studi umum. Penelitian dalam Jurnal Al-Qalam (2023) mengungkap 

bahwa implementasi integrasi ini membantu mahasiswa memiliki perspektif 

keilmuan yang lebih etis, seimbang, dan manusiawi. 

Selain pada kurikulum, implementasi ayat ini terlihat pada penguatan 

kompetensi guru. Guru sebagai murabbi memiliki tanggung jawab besar untuk 

memastikan bahwa proses pembelajaran tidak hanya menekankan 

pengetahuan rasional tetapi juga nilai moral dan spiritual. Pelatihan 

peningkatan kompetensi pedagogik, spiritual, dan digital bagi guru di berbagai 

lembaga pendidikan Islam menjadi bagian dari implementasi QS. Al-Mujādilah 

ayat 11 dalam konteks modern. Jurnal Manajemen Pendidikan Islam (2021) 



 

 

101 
 

mencatat bahwa guru yang memiliki integritas iman dan kompetensi 

profesional mampu membangun lingkungan belajar yang berkarakter, etis, 

dan produktif. 

Implementasi ayat ini juga terefleksikan dalam kebijakan pendidikan 

nasional yang mendukung pembentukan Profil Pelajar Pancasila melalui 

dimensi “beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa serta berakhlak 

mulia.” Meskipun kebijakan ini bersifat umum, lembaga pendidikan Islam 

mengintegrasikannya dengan nilai-nilai Al-Qur’an, termasuk QS. Al-Mujādilah 

ayat 11. Integrasi ini menghasilkan strategi pembelajaran yang tidak hanya 

membangun kemampuan intelektual tetapi juga kesadaran spiritual dan etika 

sosial peserta didik. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan (2020) menyimpulkan 

bahwa sekolah Islam memiliki kontribusi signifikan dalam penguatan karakter 

bangsa melalui pendidikan berbasis nilai-nilai Qur’ani.(Pancasila & Sekolah, 

2022) 

Dengan demikian, implementasi QS. Al-Mujādilah ayat 11 dalam 

pendidikan Islam di Indonesia mencakup berbagai aspek, mulai dari 

kurikulum, pengembangan karakter, metode pembelajaran, profesionalisme 

guru, hingga integrasi ilmu dan iman di perguruan tinggi. Seluruh elemen ini 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam di Indonesia berupaya mewujudkan 

manusia beriman, berilmu, dan berakhlak mulia, sebagaimana pesan utama 

yang terkandung dalam ayat tersebut. 

Implikasi Pemikiran Ibnu Khaldun dan QS. Al-Mujādilah Ayat 11 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

Pemikiran Ibnu Khaldun memberikan kontribusi besar terhadap 

pembaruan konsep pendidikan Islam masa kini, terutama dalam memahami 

pendidikan sebagai proses sosial, spiritual, dan moral. Ketika dikaitkan 

dengan QS. Al-Mujādilah ayat 11, pemikiran ini menawarkan landasan filosofis 

bahwa peningkatan derajat manusia tidak hanya ditentukan oleh kecerdasan 

kognitif, tetapi juga oleh kualitas iman dan akhlak. Oleh karena itu, pendidikan 



 

 

102 
 

Islam modern perlu memadukan penguasaan ilmu pengetahuan dengan 

pembinaan karakter dan kesadaran spiritual sebagaimana ditegaskan dalam 

ayat tersebut.(Surabaya et al., 2025) 

Implikasi penting lainnya adalah kebutuhan untuk memperkuat 

pendekatan bertahap (tadarruj) dalam proses belajar, sebagaimana 

disampaikan Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah-nya. Pendidikan tidak boleh 

berlangsung secara instan, tetapi harus mengikuti perkembangan psikologis 

dan kemampuan peserta didik. QS. Al-Mujādilah ayat 11 mendukung gagasan 

ini dengan menempatkan “orang-orang berilmu” sebagai kelompok yang 

mencapai derajat tinggi karena proses belajar yang matang, mendalam, dan 

diiringi keimanan. Dalam konteks pendidikan modern, prinsip bertahap ini 

menjadi dasar pengembangan kurikulum diferensiatif dan pembelajaran yang 

adaptif terhadap kebutuhan peserta didik.(Hakim, 2025) 

Selain itu, pemikiran Ibnu Khaldun menekankan integrasi antara ilmu 

teoritis dan praktik sosial. Ia menilai ilmu tidak boleh berhenti pada tataran 

konsep, tetapi harus melahirkan kemaslahatan dan peradaban. Hal ini sangat 

sejalan dengan QS. Al-Mujādilah ayat 11 yang memberikan kedudukan tinggi 

bagi orang yang berilmu dan beriman sekaligus mampu memberikan manfaat 

bagi sesama. Dalam pendidikan kontemporer, implikasinya adalah perlunya 

penguatan project-based learning berbasis nilai Qur’ani, pengabdian 

masyarakat, serta pembelajaran kolaboratif yang menumbuhkan tanggung 

jawab sosial.(Fadil & Salam, 2025) 

Implikasi berikutnya adalah perlunya membangun karakter peserta 

didik melalui penanaman adab sebelum ilmu. Ibnu Khaldun menekankan 

bahwa akhlak yang baik merupakan pondasi keberhasilan ilmu, dan ayat ini 

menegaskan bahwa derajat seseorang tidak hanya ditentukan oleh ilmu, tetapi 

juga oleh iman dan amal saleh. Dalam implementasi pendidikan modern, 

penanaman adab dapat dilakukan melalui pembiasaan ibadah, pembinaan 

akhlak, kedisiplinan, dan pendidikan karakter. Penelitian terkini 



 

 

103 
 

menunjukkan bahwa sekolah yang menerapkan pendidikan adab berbasis 

Qur’ani memiliki tingkat kedisiplinan dan prestasi akademik yang lebih 

stabil.(Kunci, 2024) 

Pemikiran Ibnu Khaldun juga mengimplikasikan pentingnya peran 

guru sebagai murabbi bukan sekadar pengajar, tetapi pembimbing moral, 

spiritual, dan sosial. Dalam konteks QS. Al-Mujādilah ayat 11, guru dipandang 

sebagai agen peninggian derajat melalui ilmu yang diajarkan dengan niat 

ikhlas dan akhlak mulia. Pendidikan kontemporer pun menuntut guru untuk 

meningkatkan kompetensi pedagogik, spiritual, dan digital, sehingga mampu 

mengintegrasikan nilai Qur’ani ke dalam pembelajaran berbasis teknologi. 

Guru tidak hanya memfasilitasi pengetahuan, tetapi membentuk kepribadian 

peserta didik agar selaras dengan nilai iman dan ilmu. 

Di tingkat kelembagaan, implikasi ayat ini menegaskan perlunya 

membangun institusi pendidikan Islam yang inklusif, adaptif, dan berorientasi 

pada kemajuan. Ibnu Khaldun menekankan bahwa kemajuan peradaban 

bergantung pada stabilitas sosial dan kualitas pendidikan. Hal ini relevan bagi 

Indonesia yang tengah menghadapi tantangan globalisasi, revolusi digital, dan 

degradasi moral. Lembaga pendidikan Islam perlu memperkuat integrasi 

kurikulum, memperluas literasi digital, meningkatkan layanan pendidikan, 

dan memperkuat budaya riset agar tetap relevan di era modern namun tetap 

berakar pada nilai Qur’ani.(Robbaniyah & Baharumi, 2025) 

Implikasi terakhir adalah perlunya mengembangkan model pendidikan 

Islam yang holistik, yaitu pendidikan yang memadukan aspek intelektual, 

spiritual, emosional, dan sosial. QS. Al-Mujādilah ayat 11 menegaskan 

kedudukan tinggi bagi orang-orang beriman dan berilmu, sementara Ibnu 

Khaldun menekankan pengembangan potensi manusia secara menyeluruh. 

Kedua prinsip ini dapat diwujudkan melalui pembelajaran integratif, 

penguatan karakter, pengembangan kurikulum berbasis nilai, dan lingkungan 

pendidikan yang mendukung pertumbuhan moral dan spiritual. Dalam 



 

 

104 
 

penelitian terbaru, model pendidikan holistik terbukti efektif meningkatkan 

kedewasaan moral dan prestasi akademik peserta didik.(Sabrifha, 2025) 

KESIMPULAN 

Berdasarkan kajian terhadap QS. Al-Mujādilah ayat 11 dan pemikiran 

Ibnu Khaldun, dapat disimpulkan bahwa Islam menempatkan ilmu sebagai 

fondasi utama dalam pembentukan manusia dan peradaban. Ayat tersebut 

menegaskan bahwa kemuliaan derajat manusia tidak hanya ditentukan oleh 

kecerdasan intelektual, tetapi oleh integrasi antara iman, ilmu, dan amal saleh. 

Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam bersifat holistik, mencakup 

pengembangan aspek spiritual, moral, sosial, dan intelektual secara seimbang. 

Ibnu Khaldun memperkuat konsep tersebut melalui pandangannya tentang 

pendidikan sebagai proses pembentukan manusia beradab yang berakhlak 

dan berkontribusi bagi masyarakat. Ia menekankan pentingnya pembelajaran 

bertahap (tadarruj), kesesuaian dengan kondisi sosial peserta didik, serta 

keterpaduan antara ilmu pengetahuan dan praktik kehidupan. Pendidikan, 

dalam perspektif ini, tidak hanya berfungsi mentransfer pengetahuan, tetapi 

juga membentuk karakter dan kesadaran sosial. 

Dalam konteks pendidikan modern, nilai-nilai Qur’ani dan pemikiran 

Ibnu Khaldun tetap relevan untuk menjawab tantangan globalisasi dan 

perkembangan zaman. Pendidikan Islam dituntut untuk mengintegrasikan 

nilai keislaman dengan kemajuan ilmu pengetahuan tanpa kehilangan 

identitasnya. Oleh karena itu, pembaruan pendidikan Islam perlu diarahkan 

pada pembentukan generasi yang berilmu, berakhlak, adaptif, dan memiliki 

komitmen terhadap kemaslahatan umat. Dengan demikian, QS. Al-Mujādilah 

ayat 11 dan pemikiran Ibnu Khaldun memberikan dasar filosofis yang kuat 

bagi pengembangan pendidikan Islam yang berimbang antara iman dan ilmu. 

Integrasi keduanya menjadi kunci dalam mewujudkan pendidikan Islam yang 

relevan, bermakna, dan berkontribusi bagi pembangunan peradaban manusia. 



 

 

105 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Alfiah, L. N., Yahya, F. A., & Ratnawati, S. R. (2023). Edukasia : Jurnal Penelitian 
Pendidikan Islam Madrasah Principal Change Management in Creating a Superior 
Madrasah. 18(2), 389–406. https://doi.org/10.21043/edukasia.v18i2.27167 

Aziz, A., Negeri, U. I., Malik, M., Malang, I., Malang, K., Timur, J., Sebgag, S., Mujtaba, M., 
Zuana, M., Mojokerto, K., Timur, J., Suryani, I., Islam, U., Sumatra, N., Medan, U., 
Serdang, K. D., & Utara, S. (2022). Learning arabic pegon for non-javanese santri 
at pesantren. 8(2), 113–126. https://doi.org/10.15575/jpi.v8i2.19581 

Aziz, S. (2017). KOMPETENSI SPIRITUAL GURU PAUD PERSPEKTIF. 
Di, M., & Ibtidaiyah, M. (n.d.). Integrasi pendidikan karakter berbasis agama islam 

dalam pembelajaran matematika di madrasah ibtidaiyah. 235–252. 
Emas, G. (2021). P ISSN ; 2087-7064 E ISSN : 2549-7146 Available At : 

http://journal.uhamka.ac.id/index.php/jpi. 12, 33–44. 
Fadil, M., & Salam, S. F. (2025). Penerapan Strategi Pembelajaran Berbasis Proyek 

dalam Pendidikan Islam untuk Meningkatkan Kesadaran Sosial Siswa. 2, 21–33. 
Hakim, L. (2025). Integration of Differentiation Learning in Islamic Religious Education 

in Improving Spiritual Literacy in the Society Era 5 . 0. 15(2), 210–222. 
https://doi.org/10.38073/jpi.v15i2.3480 

Hanyfah, S., Fernandes, G. R., & Budiarso, I. (2022). Penerapan Metode Kualitatif 
Deskriptif Untuk Aplikasi Pengolahan Data Pelanggan Pada Car Wash. Semnas 
Ristek (Seminar Nasional Riset Dan Inovasi Teknologi), 6(1), 339–344. 
https://doi.org/10.30998/semnasristek.v6i1.5697 

Herman, H. (2024). The Concept of Islamic Education According to Ibn Khaldun. 2(1), 
65–73. 

Hilalludin;Hilalludin. (2025). Anak Muda, Media Sosial, Dan Agama Yang Cair: 
Fenomenologi Hijrah Digital Di Indonesia. 5(1), 1–23. 
https://doi.org/10.20885/millah.vol22.iss1.art6.1 

Hilalludin Hilalludin. (2024). Great Dream of KH Ahmad Dahlan in the Development of 
Islamic Education in Indonesia. 1(June), 123–133. 

Husein, S. (2024). Educational Construction in Ibn Khaldun ’ s Philosophy : Literary 
Analysis and Contribution to Contemporary Islamic Education. 9(2), 220–228. 

Journal, E., Aliyah, M., & Man, N. (2024). Permata : Jurnal Pendidikan Agama Islam 
Integrasi Kurikuler Dalam Meningkatkan Kualitas Pendidikan Agama. 5, 271–
305. 

Journal, F., & Ritonga, M. (2024). IBN KHALDUN ’ S CONCEPT OF PRAGMATISM AND 
ITS RELEVANCE TO THE DEVELOPMENT OF ISLAMIC. 4(2), 14–20. 

Kunci, K. (2024). Pengaruh Pembelajaran PAI Berbasis Adab Islami dalam Membentuk 
Karakter Mulia Siswa di MIN 3 Bima. 1(2), 525–530. 

Lessy, Z., Sumarni, S., & Rohman, M. (2025). Understanding Religious Tolerance 
Through the Human Rights Lens : The Implication for Religious Education. 22(1), 
1–21. 

Olagoke, S. M., & Gumilar, S. (2025). THE CHARACTER EDUCATION MODEL AS A 
STRATEGIC FRAMEWORK FOR NURTURING RELIGIOUS MODERATION WITHIN 
STATE ISLAMIC 2022 ). This issue has even increased after the Indonesian Ministry 
of Religious Affairs ( Kementerian Agama RI ), henceforth referred to as MoRA , 
made a policy institutionally. 13(1), 1–38. 

Pancasila, P., & Sekolah, D. I. (2022). Integrasi nilai islam untuk membangun karakter 
profil pelajar pancasila di sekolah dasar. 04(02). 

Pendidikan, J., Islam, P., Pembentukan, D., & Anak, K. (2024). Cendikia Cendikia. 2(12), 



 

 

106 
 

31–42. 
Qur, I. A. I. A.-. (2025a). Jurnal Taujih Jurnal Pendidikan Islam Program Studi 

Pendidikan Agama Islam PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM UNTUK 
Jurnal Taujih Jurnal Pendidikan Islam Program Studi Pendidikan Agama Islam 
dan Pedagogis dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam untuk Optimalisasi. 
7(01), 109–122. 

Qur, I. A. I. A.-. (2025b). Jurnal Taujih Jurnal Pendidikan Islam Program Studi 
Pendidikan Agama Islam STRATEGI INTEGRASI NILAI-NILAI ISLAM DALAM 
KURIKULUM Siti Rohmaniah , Marsino dan Wakib Kurniawan : Strategi Integrasi 
Nilai-Nilai Islam Jurnal Taujih Jurnal Pendidikan Islam Program Studi Pendidikan 
Agama Islam Siti Rohmaniah , Marsino dan Wakib Kurniawan : Strategi Integrasi 
Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum Merdeka untuk Pembentukan Karakter. 7(01), 
72–85. 

Riky Supratama, H. (2025). MANFAAT APLIKASI GOOGLE FORM SEBAGAI ALAT 
EVALUASI PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM MAHASISWA KELAS 
WEEKEND STIT MADANI YOGYAKARTA. 1(2), 81–90. 

Rini, D. K., Adiwibowo, S., & Alikodra, H. S. (2022). Pendidikan Islam Pada Pesantren 
Pertanian Untuk Membangun Ekosofi ( Ekologi Filosofi ) Bagi Penyelamatan 
Lingkungan. 559–580. https://doi.org/10.30868/ei.v11i02.2779 

Rivaldy, M. (2025). Pemanfaatan Media Sosial sebagai Sarana Pendukung 
Pembelajaran Siswa membawa perubahan besar dalam hampir seluruh aspek 
kehidupan , sosial memiliki kontribusi positif terhadap peningkatan motivasi 
belajar tradisional ( Hilalludin Hilalludin Dedi Sugari Sh. 1(1), 1–15. 

Robbaniyah, Q., & Baharumi, A. S. (2025). The Development of the Kurikulum Merdeka 
in Public and Private Islamic Elementary Schools in Yogyakarta : A Case Study of 
MIN 1 Yogyakarta and SD Muhammadiyah Karangploso. 23(1), 75–90. 
https://doi.org/10.32729/edukasi.v23i1.2160 

Sabrifha, E. (2025). Pendidikan Karakter Berbasis Islam : Strategi Kebijakan Dalam 
Membentuk Generasi Berakhlak. 2(4), 370–381. 

Surabaya, A. F., Author, C., Education, I., & Curriculum, I. (2025). At Turots : Jurnal 
Pendidikan Islam. 7(2), 744–759. 

Tauviqillah, A. (2023). ESENSI ILMU PENGETAHUAN PERSPEKTIF AL- QUR ’ AN : 
Analisis Surah al-Mujadalah Ayat 11 dan Shad Ayat 29. 4(2). 

Zohri, M. H. H. H. (2025). EKONOMI ISLAM MASA KINI : ANTARA REGULASI , GAYA. 
1(1), 33–44. https://doi.org/10.61553/abjoiec.v1i1.22.3 

 

 


