IMANU i

£ i
A Jurnal Hukum dan Peradaban Islam
“5. Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 Page [90-106]

Relevansi Pemikiran Ibnu Khaldun dengan Konsep
Pendidikan dalam QS. Al-Mujadilah ayat 11

1Harlina 2Sarwadi
12sekolah Tinggi [lmu Tarbiyah Madani Yogyakarta
Email: lynha2152@gmail.com, sarwadi@stitmadani.ac.id

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis relevansi pemikiran pendidikan Ibnu Khaldun
dengan konsep pendidikan dalam QS. Al-Mujadilah ayat 11. Ayat tersebut menegaskan bahwa
Allah meninggikan derajat orang-orang beriman dan berilmu, yang menunjukkan pentingnya
integrasi antara iman, ilmu, dan akhlak. Ibnu Khaldun, melalui karya Muqaddimah-nya,
menekankan pentingnya pendidikan yang menyeimbangkan aspek intelektual dan moral
dengan metode pembelajaran bertahap serta keteladanan guru. Dengan pendekatan kualitatif
berbasis studi pustaka, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran Ibnu Khaldun
selaras dengan nilai-nilai pendidikan Qur’ani, menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan
Islam adalah pembentukan manusia berilmu, beriman, dan berakhlak mulia.

Kata Kunci: Ibnu Khaldun, Pendidikan Islam, Al-Mujadilah: 11, [Imu, Keimanan, Akhlak

Abstract

This study analyzes the relevance of Ibn Khaldun’s educational thought with the concept of
education in Surah Al-Mujadilah verse 11. The verse emphasizes that Allah elevates the ranks of
those who believe and possess knowledge, highlighting the integration of faith, knowledge, and
morality. Through his work Al-Muqaddimah, Ibn Khaldun stresses the importance of education
that balances intellectual and moral aspects, employing gradual learning and teacher
exemplarity. Using a qualitative, library-based approach, this research finds that Ibn Khaldun’s
educational thought aligns with Qur’anic educational values, affirming that the ultimate goal of
Islamic education is to develop individuals who are knowledgeable, faithful, and morally upright.

Keywords: Ibn Khaldun, Islamic Education, Surah Al-Mujadilah Verse 11, Knowledge, Faith,
Morality

90

P-ISSN xXXXX-XXXX
E-ISSN XXXX-XXXX



mailto:lynha2152@gmail.com
mailto:sarwadi@stitmadani.ac.id

PENDAHULUAN

Pendahuluan dalam artikel IMANU: Jurnal Hukum dan Peradaban Islam
harus memuat latar belakang akademik dari isu hukum atau peradaban Islam
yang diangkat, disertai dengan urgensi dan signifikansi topik dalam konteks
sosial, historis, maupun normatif. Penulis perlu menjelaskan rumusan
masalah secara eksplisit, serta memosisikan artikel dalam peta keilmuan

hukum Islam atau studi peradaban Islam kontemporer.

Pendidikan adalah elemen penting dalam pembentukan peradaban
manusia. Dalam pandangan Islam, Pendidikan tidak hanya bertujuan untuk
mengembangkan kecerdasan pikiran, tetapi juga untuk membangun
iman, etika, dan kesadaran spiritual. Al-Qur'an sering menegaskan
nilai ilmu serta kedudukan orang-orang yang berpengetahuan. Salah satu ayat

yang menyoroti hal ini adalah QS. Al-Mujadilah ayat 11:

(D S8 Gi3lats Ly 2y 200 alall 530 315 ke 13kl G301 40 gy

Artinya: "Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di antara

kamu dan orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat."

(QS. Al-Mujadilah [58]: 11)

Ayat ini mengungkapkan bahwa pengetahuan memperoleh status yang
tinggi jika digabungkan dengan iman dan perbuatan yang baik. Idealnya,
Pendidikan dalam Islam bertujuan untuk membentuk individu yang
berpengetahuan sekaligus beriman, yang menghasilkan harmoni antara rasio
dan emosi. Pemikiran Ibnu Khaldun (1332-1406), seorang sejarawan,
sisoologi, dan intelektual Islam klasik, memiliki hubungan erat dengan konsep
pendidkikan Qur’ani ini. Dalam karyanya yang terkenal, Mugaddimah, Ibnu
Khaldun menyatakan bahwa pendidikan harus memperhatikan pertumbuhan

psikologis siswa, metode pengajaran yang berjenjang. Serta pentingnya

91



latihan dalam moral. Ia menggarisbawahi bahwa ilmu seharusnya
tertuju pada  pembentukan  akhlak  dan kepentingan = masyarakat,

bukan sekadar memfokuskan pada pengetahuan teori saja.(Herman, 2024)

Pendidikan Islam tidak hanya dipahami sebagai aktivitas penyampaian
pengetahuan, namun juga sebagai suatu proses Pendidikan yang menyeluruh
yang berfokus pada pembentukan karakter dan penggunaan ilmu demi
kebaikan umat. Beberapa penelitian modern menunjukkan bahwa ayat-ayat
Al-Qur’an seperti QS. Al-Mujadilah [58] : 11 mengandung aspek Pendidikan
yang penting, dimana penguasaan pengetahuan terkait dengan tingkat sosial-
spiritual yang lebih tinggi.(Tauviqillah, 2023) Disisi lain, pemikiran tradisional
seperti yang di sampaikan oleh Ibnu Khaldun juga menekankan bahwa tujuan
Pendidikan tidak hanya terfokus pada “apa yang diketahui”, tetapi juga
“bagaimana  manusia memperoleh pengtetahuan dan kemudian

mengimplementasikannya untuk membangun masyarakat yang beradab.

Di sisi lain, guru dan tenaga pendidikan di lembaga Islam menghadapi
tantangan besar dalam menyeimbangkan metode pembelajaran tradisional
dengan penggunaan teknologi dan media modern. Peran mereka kini lebih
kompleks: bukan hanya menyampaikan materi, tetapi juga menjadi fasilitator
nilai, mentor karakter, dan penghubung antara tradisi keilmuan Islam dan
demands global. Dengan demikian, penguatan kompetensi guru termasuk
kompetensi spiritual, pedagogik, dan digital menjadi prasyarat penting
keberhasilan pendidikan Islam yang relevan dan transformatif.(S. Aziz, 2017)
Sebagai bagian dari pembentukan manusia yang seimbang (insan kamil),
pendidikan Islam menurut beberapa pemikir klasik dan modern
mensyaratkan bahwa guru bukan hanya pengajar informasi, tetapi juga
pembimbing nilai serta fasilitator perkembangan karakter. Hal ini menuntut
rekonstruksi peran institusi pendidikan Islam agar lebih aktif dalam
pembentukan ekosistem pembelajaran yang mendukung moral, sosial, dan

intelektual peserta didik secara simultan.(F. Journal & Ritonga, 2024)

92



Selain itu, proses pendidikan Islam juga menuntut adanya
kontekstualisasi terhadap lingkungan sosial dan budaya peserta didik.
Institusi pendidikan Islam harus mampu menjawab perubahan zaman tanpa
meninggalkan identitas keislaman, sehingga peserta didik tidak hanya
menjadi produktif secara ekonomis, tetapi juga kritis, toleran, dan mampu
berkontribusi terhadap keberdayaan masyarakat. Kajian terkini menunjukkan
bahwa integrasi nilai-keagamaan dan sosial dalam pembelajaran PAI
menghasilkan efek positif terhadap pembentukan karakter warga sekolah dan
komunitas  sekitarnya.(Pendidikan et al, 2024) Oleh Kkarena
itu, sangat penting untuk mengeksplorasi hubungan antara pemikiran Ibnu
Khaldun dan ajaran pendidikan dalam  QS. Al-Mujadilah ayat 11
untuk memahami dasar filosofis pendidikan [slam

yang menyeluruh dan relevan pada masa kini.(Husein, 2024)

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan (/ibrary research). Pendekatan ini dipilih karena tujuan penelitian
berfokus pada analisis mendalam terhadap relevansi pemikiran Ibnu Khaldun dalam
konsep pendidikan Islam yang terkandung dalam QS. Al-Mujadilah ayat 11
(Hanyfah et al., 2022). Penelitian ini tidak melibatkan eksperimen atau
pengumpulan data lapangan, melainkan menitikberatkan pada kajian kritis terhadap
berbagai sumber literatur primer dan sekunder yang relevan dengan tema penelitian.
Pendekatan kualitatif digunakan untuk memahami makna teks dan pemikiran tokoh
secara interpretatif dan kontekstual (Zohri, 2025). Jenis penelitian yang digunakan
adalah studi pustaka dengan fokus utama pada analisis isi (content analysis)
terhadap karya-karya Ibnu Khaldun, khususnya Mugaddimah, serta berbagai kitab
tafsir Al-Qur’an yang membahas QS. Al-Mujadilah ayat 11. Melalui pendekatan
ini, peneliti berupaya menggali konsep pendidikan Islam yang bersumber dari Al-
Qur’an dan mengaitkannya dengan gagasan pendidikan yang dikemukakan oleh

Ibnu Khaldun (Hilalludin;Hilalludin, 2025).

93



Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder.
Data primer meliputi Al-Qur’an, dengan penekanan pada QS. Al-Mujadilah ayat
11, serta karya utama Ibnu Khaldun, yaitu Mugaddimah. Sementara itu, data
sekunder mencakup buku-buku, artikel jurnal ilmiah, dan hasil penelitian terdahulu
yang membahas pendidikan Islam, filsafat pendidikan, serta relevansi pemikiran
klasik dalam konteks pendidikan modern (Rivaldy, 2025). Teknik pengumpulan
data dilakukan melalui dokumentasi dan telaah literatur secara sistematis. Prosedur
pengumpulan data meliputi penelusuran sumber-sumber klasik dan kontemporer
melalui basis data jurnal dan perpustakaan digital, pembacaan mendalam terhadap
teks Al-Qur’an dan pemikiran Ibnu Khaldun, serta pengelompokan data
berdasarkan tema-tema utama, seperti nilai ilmu pengetahuan, keimanan, dan

pendidikan moral (Hilalludin Hilalludin, 2024).

Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis isi (content
analysis) dan analisis komparatif. Analisis isi digunakan untuk mengungkap
makna, pesan, dan nilai pendidikan yang terkandung dalam QS. Al-Mujadilah ayat
11 serta pemikiran Ibnu Khaldun. Selanjutnya, analisis komparatif digunakan untuk
membandingkan dan menilai kesesuaian antara konsep pendidikan Qur’ani dengan
gagasan Ibnu Khaldun tentang ilmu pengetahuan, akhlak, dan pembentukan
peradaban, sehingga diperoleh pemahaman yang utuh dan komprehensif (Riky
Supratama, 2025).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Makna Pendidikan dalam QS. Al-Mujadilah Ayat 11

QS. Al-Mujadilah ayat 11 menegaskan bahwa Allah meninggikan derajat
orang-orang beriman dan berilmu. Ayat ini menjadi dasar teologis bahwa ilmu
memiliki kedudukan tinggi dalam Islam, tetapi ilmu yang dimaksud bukan
sekadar pengetahuan rasional, melainkan ilmu yang dibingkai dengan
keimanan dan akhlak. Pendidikan Islam, karenanya, diarahkan untuk
membentuk manusia berilmu yang beriman dan beramal saleh.(Olagoke &

Gumilar, 2025)

94



Menurut Jurnal Pendidikan Islam (UIN Sunan Gunung Djati, 2022),
pendidikan yang berorientasi iman dan ilmu merupakan fondasi utama
peradaban Islam karena mampu melahirkan manusia yang tidak hanya cerdas
intelektual, tetapi juga matang spiritual dan sosial. QS. Al-Mujadilah Ayat 11
juga menunjukkan bahwa pendidikan dalam Islam tidak hanya dimaknai
sebagai proses transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter dan
spiritualitas manusia. Peninggian derajat tidak semata karena pengetahuan
intelektual, tetapi karena Kketerpaduan antara iman dan ilmu. Dalam
pandangan Islam, ilmu yang tidak dibarengi iman dapat menjerumuskan
manusia pada kesombongan intelektual dan kehilangan arah hidup.(Alfiah et
al., 2023) Hal ini sejalan dengan pandangan dalam Jurnal Edukasia Islamika
(IAIN Kudus, 2023) bahwa pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai

ketauhidan menjadi solusi atas krisis moral dan degradasi nilai di era modern.

Ayat ini juga menegaskan bahwa pendidikan merupakan instrumen
utama dalam membangun peradaban. Ketika masyarakat menempatkan ilmu
dan iman pada posisi tinggi, maka akan muncul generasi yang beradab,
inovatif, dan bertanggung jawab terhadap kemaslahatan sosial. Oleh karena
itu, pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an berfungsi bukan hanya untuk
menambah wawasan, melainkan untuk melahirkan insan yang bermanfaat
bagi sesama (khairu al-nas anfa‘uhum li al-nas). Penelitian oleh Jurnal Dakwah
dan Tarbiyah (STIT Syamsul Ulum, 2023) menegaskan bahwa nilai sosial
dalam pendidikan Islam membentuk karakter kepemimpinan dan tanggung

jawab sosial, yang relevan dengan tantangan globalisasi.

Nilai utama dalam ayat ini menggambarkan bahwa proses pendidikan
harus menyeimbangkan aspek spiritual (iman), intelektual (ilmu), dan sosial
(amal saleh). Hal ini sejalan dengan prinsip pendidikan Islam yang bersifat
integral mengembangkan seluruh potensi manusia (jasmani, akal, dan
rohani).(Rini et al., 2022) Jurnal Edukasi Islami (STAI Al-Hidayah Bogor, 2022)
menambahkan bahwa keseimbangan ketiga aspek tersebut menghasilkan

manusia kaffah yaitu manusia utuh yang berilmu luas, beriman kuat, dan

95



berakhlak mulia. Dalam tafsir Ibn Katsir disebutkan bahwa “orang-orang yang
berilmu” dalam ayat ini mencakup mereka yang memahami syariat Allah dan
mengamalkannya. Ini menunjukkan hubungan integral antara pengetahuan
teoritis dan praktik moral. Artinya, tujuan pendidikan Islam bukan hanya
menciptakan manusia cerdas secara akademis, tetapi juga berakhlak mulia
dan sadar akan tanggung jawab spiritualnya.(Lessy et al., 2025) Pemikiran ini
sejalan dengan hasil kajian Jurnal Pendidikan Agama Islam (UIN Sunan
Kalijaga, 2022) yang menegaskan bahwa spiritualitas ilmiah merupakan ciri

utama pendidikan Islam yang otentik.

Selain itu, ayat ini menegaskan prinsip kesetaraan dalam menuntut
ilmu. Siapa pun yang memiliki tekad belajar dan keimanan kuat berhak untuk
dimuliakan. Islam tidak mengenal kasta intelektual, karena ilmu adalah hak
bagi seluruh umat manusia. Dalam konteks modern, nilai ini menjadi dasar
bagi sistem pendidikan inklusif yang memberi ruang bagi semua golongan
tanpa diskriminasi gender, status sosial, maupun ekonomi. Hal ini diperkuat
oleh temuan Jurnal Pendidikan Islam dan Gender (UIN Raden Intan Lampung,
2021) yang menunjukkan bahwa pendidikan Islam yang berbasis kesetaraan

berperan dalam membangun masyarakat yang adil dan berdaya.

QS. Al-Mujadilah ayat 11 juga memberikan motivasi bagi para pendidik
dan peserta didik untuk menanamkan niat yang lurus dalam belajar. Proses
pendidikan bukan sekadar mengejar nilai atau gelar, tetapi pengabdian
kepada Allah melalui pengembangan potensi manusia. Konsep ini menjadi
dasar spiritual dalam pendidikan Islam yang membedakannya dari sistem
sekuler. Jurnal Pendidikan Karakter Islam (UIN Alauddin Makassar, 2023)
menyebutkan bahwa orientasi spiritual dalam pembelajaran terbukti

meningkatkan motivasi intrinsik dan kedisiplinan peserta didik.

Dengan demikian, ayat ini memberikan panduan komprehensif tentang
hakikat pendidikan Islam. [a menegaskan bahwa ilmu yang berlandaskan iman

akan membawa keberkahan, sementara ilmu yang terlepas dari nilai-nilai

96



spiritual akan melahirkan kerusakan moral dan sosial. Oleh karena itu,
integrasi antara al-ilm (pengetahuan) dan al-iman (keimanan) menjadi inti
dari sistem pendidikan Islam yang holistik.(A. Aziz et al,, 2022) Pendidikan
Islam harus melahirkan generasi ulul albab mereka yang berpikir kritis,

berakhlak, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

Relevansi QS. Al-Mujadilah Ayat 11 terhadap Konsep Pendidikan Islam
di Era Modern

QS. Al-Mujadilah ayat 11 tidak hanya memberikan dasar teologis
tentang pentingnya ilmu, tetapi juga relevan untuk menjawab tantangan
pendidikan Islam di era modern. Ayat ini mengandung pesan penting tentang
bagaimana pendidikan harus diarahkan untuk membentuk manusia yang
tidak hanya unggul secara akademis, tetapi juga memiliki kesadaran moral,
sosial, dan spiritual. Dalam konteks globalisasi dan perkembangan teknologi,
pendidikan sering kali terjebak pada orientasi material dan pencapaian
akademik semata. Namun, Al-Qur'an menegaskan bahwa derajat manusia
tidak diukur dari kepandaian duniawi, melainkan dari keimanan dan amalnya.
Hal ini menunjukkan bahwa Islam menolak dikotomi antara ilmu agama dan

ilmu umum.

Menurut Jurnal Pendidikan Islam (UIN Sunan Gunung Djati, 2022),
konsep pendidikan Islam modern menekankan integrasi antara iman, ilmu,
dan amal sebagai upaya membangun generasi yang seimbang secara spiritual
dan rasional. Pendidikan seperti ini tidak hanya menghasilkan tenaga ahli di
bidang sains dan teknologi, tetapi juga manusia berkarakter yang memiliki
etika dan tanggung jawab sosial.(A. Aziz et al., 2022) Lebih lanjut, ayat ini juga
memiliki makna relevan terhadap konsep lifelong learning atau pendidikan
sepanjang hayat. Dalam pandangan Islam, mencari ilmu merupakan kewajiban
sepanjang kehidupan, sebagaimana ditegaskan dalam hadis “Tuntutlah ilmu
dari buaian hingga liang lahat.” Prinsip ini sejalan dengan semangat

pendidikan modern yang menekankan pembelajaran berkelanjutan. jurnal

97



Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam (IAIN Pontianak, 2023) menegaskan bahwa
nilai-nilai Al-Qur’an, termasuk yang terkandung dalam QS. Al-Mujadilah ayat
11, menjadi dasar penguatan motivasi belajar dan pembentukan karakter

pelajar Muslim di era digital.

Selain itu, ayat ini menegaskan pentingnya peran guru dan tenaga
pendidik dalam mengarahkan peserta didik untuk menjadikan ilmu sebagai
sarana ibadah, bukan sekadar alat ekonomi. Guru dalam pendidikan Islam
berfungsi sebagai murabbi (pembimbing moral), bukan hanya mu’allim
(pengajar pengetahuan). Jurnal Al-Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam (UIN
Raden Intan Lampung, 2021) menyebutkan bahwa relevansi QS. Al-Mujadilah
ayat 11 terlihat pada penguatan profesionalisme guru berbasis nilai spiritual,
karena guru adalah panutan yang mengintegrasikan ilmu dan akhlak.(Qur,

2025a)

Selanjutnya, dalam konteks pendidikan tinggi Islam, ayat ini menjadi
dasar untuk mengembangkan paradigma integrasi ilmu dan agama (Islamic
Knowledge Integration). Pendekatan ini menolak sekularisasi ilmu
pengetahuan dan mengembalikan tujuan pendidikan pada pembentukan
manusia kaffah (utuh). Jurnal Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam dan Pendidikan
(IAIN Kendari, 2022) menegaskan bahwa paradigma integratif ini mampu
membangun keseimbangan antara kecerdasan intelektual, emosional, dan
spiritual mahasiswa.(Emas, 2021) Dengan demikian, QS. Al-Mujadilah ayat 11
memiliki relevansi kuat terhadap arah pendidikan Islam di era modern. Ia
menegaskan bahwa kemajuan ilmu pengetahuan harus berjalan seiring
dengan penguatan moral dan spiritualitas, sehingga melahirkan generasi
beriman, berilmu, dan berakhlak sebagaimana visi pendidikan Islam yang

holistik dan transformatif.(Di & Ibtidaiyah, n.d.)

Implementasi Nilai QS. Al-Mujadilah Ayat 11 dalam Sistem Pendidikan

Islam di Indonesia

98



Implementasi QS. Al-Mujadilah ayat 11 dalam pendidikan Islam di
Indonesia dapat dilihat dari upaya integrasi iman, ilmu, dan akhlak dalam
berbagai lembaga pendidikan seperti madrasah, pesantren, dan sekolah Islam
terpadu. Sistem pendidikan nasional sendiri melalui Kurikulum Merdeka juga
mulai memberikan ruang lebih luas bagi pembentukan karakter berbasis nilai
keagamaan. Namun, lembaga pendidikan Islam telah lebih dahulu
mengembangkan pendekatan holistik yang selaras dengan ayat ini, yakni
pendidikan yang menempatkan iman sebagai fondasi, ilmu sebagai sarana, dan

amal saleh sebagai tujuan akhir pembelajaran.(Qur, 2025b)

Di madrasah, implementasi ayat ini terlihat pada pengembangan
kurikulum yang tidak hanya fokus pada penguasaan kognitif, tetapi juga pada
penumbuhan karakter religius dan sosial. Pembelajaran PAI dikembangkan
melalui model integratif seperti pembelajaran berbasis proyek berbasis nilai
Qur’ani, pembiasaan ibadah, serta penguatan adab harian. Guru memiliki
peran penting dalam menghubungkan konten pelajaran dengan nilai spiritual,
misalnya menekankan hubungan antara pencarian ilmu dan tanggung jawab
moral. Hal ini menunjukkan bahwa madrasah berupaya membentuk peserta
didik yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia sebagaimana

tuntunan QS. Al-Mujadilah ayat 11.

Implementasi ayat ini juga sangat tampak di lingkungan pesantren
yang sejak awal berdiri telah menerapkan pendidikan berbasis spiritualitas
dan akhlak. Pola pendidikan pesantren yang menekankan riyadhah,
kedisiplinan, adab kepada guru, serta pembiasaan ibadah menjadi bukti
konkret bahwa pendidikan Islam berorientasi pada pembentukan manusia
beriman dan berilmu. Sistem sorogan dan bandongan yang khas juga
memungkinkan interaksi intens antara guru dan santri sehingga transfer ilmu
selalu diiringi dengan penanaman nilai. Penelitian dalam Jurnal Pendidikan
Islam Nusantara (2021) menunjukkan bahwa pesantren berperan penting
dalam menjaga relevansi pendidikan Islam di era modern tanpa kehilangan

nilai-nilai tradisi Qur’ani.

99



Di Sekolah Islam Terpadu (SIT), konsep integrasi iman, ilmu, dan amal
saleh telah menjadi kerangka utama pengembangan kurikulum. SIT
menggabungkan kurikulum nasional dengan kurikulum diniyah dan
penguatan karakter berbasis Al-Qur’an. Implementasi QS. Al-Mujadilah ayat
11 tampak pada pembelajaran tematik Qur’ani, halagah tarbiyah, dan
pembiasaan ibadah harian yang terstruktur. Penggunaan teknologi digital
dalam pembelajaran tetap diarahkan agar tidak menghilangkan nilai-nilai
spiritual, sehingga peserta didik dapat memahami bahwa kemajuan
pengetahuan harus digunakan untuk kemaslahatan umat. Penelitian terbaru
dalam Jurnal Tadris (2022) menunjukkan bahwa integrasi nilai Qur’ani di SIT
terbukti meningkatkan motivasi belajar dan kedisiplinan peserta didik.(E.

Journal et al., 2024)

Perguruan tinggi Islam seperti UIN, IAIN, dan Universitas Islam swasta
juga berupaya menerapkan paradigma Islamic Knowledge Integration.
Langkah ini dilakukan melalui pengembangan kurikulum yang
menghubungkan ilmu syari’ah dengan ilmu sosial, sains, teknologi, serta
humaniora. QS. Al-Mujadilah ayat 11 menjadi dasar normatif bahwa
pengembangan ilmu harus membawa pada peningkatan derajat manusia
secara moral dan spiritual. Karena itu, banyak kampus Islam
mengintegrasikan mata kuliah akhlak, tasawuf, atau integrasi ilmu ke dalam
program studi umum. Penelitian dalam Jurnal Al-Qalam (2023) mengungkap
bahwa implementasi integrasi ini membantu mahasiswa memiliki perspektif

keilmuan yang lebih etis, seimbang, dan manusiawi.

Selain pada kurikulum, implementasi ayat ini terlihat pada penguatan
kompetensi guru. Guru sebagai murabbi memiliki tanggung jawab besar untuk
memastikan bahwa proses pembelajaran tidak hanya menekankan
pengetahuan rasional tetapi juga nilai moral dan spiritual. Pelatihan
peningkatan kompetensi pedagogik, spiritual, dan digital bagi guru di berbagai
lembaga pendidikan Islam menjadi bagian dari implementasi QS. Al-Mujadilah

ayat 11 dalam konteks modern. Jurnal Manajemen Pendidikan Islam (2021)

100



mencatat bahwa guru yang memiliki integritas iman dan kompetensi
profesional mampu membangun lingkungan belajar yang berkarakter, etis,

dan produktif.

Implementasi ayat ini juga terefleksikan dalam kebijakan pendidikan
nasional yang mendukung pembentukan Profil Pelajar Pancasila melalui
dimensi “beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa serta berakhlak
mulia.” Meskipun kebijakan ini bersifat umum, lembaga pendidikan Islam
mengintegrasikannya dengan nilai-nilai Al-Qur’an, termasuk QS. Al-Mujadilah
ayat 11. Integrasi ini menghasilkan strategi pembelajaran yang tidak hanya
membangun kemampuan intelektual tetapi juga kesadaran spiritual dan etika
sosial peserta didik. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan (2020) menyimpulkan
bahwa sekolah Islam memiliki kontribusi signifikan dalam penguatan karakter
bangsa melalui pendidikan berbasis nilai-nilai Qur’ani.(Pancasila & Sekolah,

2022)

Dengan demikian, implementasi QS. Al-Mujadilah ayat 11 dalam
pendidikan Islam di Indonesia mencakup berbagai aspek, mulai dari
kurikulum, pengembangan karakter, metode pembelajaran, profesionalisme
guru, hingga integrasi ilmu dan iman di perguruan tinggi. Seluruh elemen ini
menunjukkan bahwa pendidikan Islam di Indonesia berupaya mewujudkan
manusia beriman, berilmu, dan berakhlak mulia, sebagaimana pesan utama

yang terkandung dalam ayat tersebut.

Implikasi Pemikiran Ibnu Khaldun dan QS. Al-Mujadilah Ayat 11

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

Pemikiran Ibnu Khaldun memberikan kontribusi besar terhadap
pembaruan konsep pendidikan Islam masa kini, terutama dalam memahami
pendidikan sebagai proses sosial, spiritual, dan moral. Ketika dikaitkan
dengan QS. Al-Mujadilah ayat 11, pemikiran ini menawarkan landasan filosofis
bahwa peningkatan derajat manusia tidak hanya ditentukan oleh kecerdasan

kognitif, tetapi juga oleh kualitas iman dan akhlak. Oleh karena itu, pendidikan

101



[slam modern perlu memadukan penguasaan ilmu pengetahuan dengan
pembinaan karakter dan kesadaran spiritual sebagaimana ditegaskan dalam

ayat tersebut.(Surabaya et al., 2025)

Implikasi penting lainnya adalah kebutuhan untuk memperkuat
pendekatan bertahap (tadarruj) dalam proses belajar, sebagaimana
disampaikan Ibnu Khaldun dalam Mugaddimah-nya. Pendidikan tidak boleh
berlangsung secara instan, tetapi harus mengikuti perkembangan psikologis
dan kemampuan peserta didik. QS. Al-Mujadilah ayat 11 mendukung gagasan
ini dengan menempatkan “orang-orang berilmu” sebagai kelompok yang
mencapai derajat tinggi karena proses belajar yang matang, mendalam, dan
diiringi keimanan. Dalam konteks pendidikan modern, prinsip bertahap ini
menjadi dasar pengembangan kurikulum diferensiatif dan pembelajaran yang

adaptif terhadap kebutuhan peserta didik.(Hakim, 2025)

Selain itu, pemikiran Ibnu Khaldun menekankan integrasi antara ilmu
teoritis dan praktik sosial. Ia menilai ilmu tidak boleh berhenti pada tataran
konsep, tetapi harus melahirkan kemaslahatan dan peradaban. Hal ini sangat
sejalan dengan QS. Al-Mujadilah ayat 11 yang memberikan kedudukan tinggi
bagi orang yang berilmu dan beriman sekaligus mampu memberikan manfaat
bagi sesama. Dalam pendidikan kontemporer, implikasinya adalah perlunya
penguatan project-based learning berbasis nilai Qur'ani, pengabdian
masyarakat, serta pembelajaran kolaboratif yang menumbuhkan tanggung

jawab sosial.(Fadil & Salam, 2025)

Implikasi berikutnya adalah perlunya membangun karakter peserta
didik melalui penanaman adab sebelum ilmu. Ibnu Khaldun menekankan
bahwa akhlak yang baik merupakan pondasi keberhasilan ilmu, dan ayat ini
menegaskan bahwa derajat seseorang tidak hanya ditentukan oleh ilmu, tetapi
juga oleh iman dan amal saleh. Dalam implementasi pendidikan modern,
penanaman adab dapat dilakukan melalui pembiasaan ibadah, pembinaan

akhlak, kedisiplinan, dan pendidikan Kkarakter. Penelitian terkini

102



menunjukkan bahwa sekolah yang menerapkan pendidikan adab berbasis
Qur'ani memiliki tingkat kedisiplinan dan prestasi akademik yang lebih

stabil.(Kunci, 2024)

Pemikiran Ibnu Khaldun juga mengimplikasikan pentingnya peran
guru sebagai murabbi bukan sekadar pengajar, tetapi pembimbing moral,
spiritual, dan sosial. Dalam konteks QS. Al-Mujadilah ayat 11, guru dipandang
sebagai agen peninggian derajat melalui ilmu yang diajarkan dengan niat
ikhlas dan akhlak mulia. Pendidikan kontemporer pun menuntut guru untuk
meningkatkan kompetensi pedagogik, spiritual, dan digital, sehingga mampu
mengintegrasikan nilai Qur'ani ke dalam pembelajaran berbasis teknologi.
Guru tidak hanya memfasilitasi pengetahuan, tetapi membentuk kepribadian

peserta didik agar selaras dengan nilai iman dan ilmu.

Di tingkat kelembagaan, implikasi ayat ini menegaskan perlunya
membangun institusi pendidikan Islam yang inklusif, adaptif, dan berorientasi
pada kemajuan. Ibnu Khaldun menekankan bahwa kemajuan peradaban
bergantung pada stabilitas sosial dan kualitas pendidikan. Hal ini relevan bagi
Indonesia yang tengah menghadapi tantangan globalisasi, revolusi digital, dan
degradasi moral. Lembaga pendidikan Islam perlu memperkuat integrasi
kurikulum, memperluas literasi digital, meningkatkan layanan pendidikan,
dan memperkuat budaya riset agar tetap relevan di era modern namun tetap

berakar pada nilai Qur'ani.(Robbaniyah & Baharumi, 2025)

Implikasi terakhir adalah perlunya mengembangkan model pendidikan
Islam yang holistik, yaitu pendidikan yang memadukan aspek intelektual,
spiritual, emosional, dan sosial. QS. Al-Mujadilah ayat 11 menegaskan
kedudukan tinggi bagi orang-orang beriman dan berilmu, sementara Ibnu
Khaldun menekankan pengembangan potensi manusia secara menyeluruh.
Kedua prinsip ini dapat diwujudkan melalui pembelajaran integratif,
penguatan karakter, pengembangan kurikulum berbasis nilai, dan lingkungan

pendidikan yang mendukung pertumbuhan moral dan spiritual. Dalam

103



penelitian terbaru, model pendidikan holistik terbukti efektif meningkatkan

kedewasaan moral dan prestasi akademik peserta didik.(Sabrifha, 2025)

KESIMPULAN

Berdasarkan kajian terhadap QS. Al-Mujadilah ayat 11 dan pemikiran
Ibnu Khaldun, dapat disimpulkan bahwa Islam menempatkan ilmu sebagai
fondasi utama dalam pembentukan manusia dan peradaban. Ayat tersebut
menegaskan bahwa kemuliaan derajat manusia tidak hanya ditentukan oleh
kecerdasan intelektual, tetapi oleh integrasi antara iman, ilmu, dan amal saleh.
Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam bersifat holistik, mencakup
pengembangan aspek spiritual, moral, sosial, dan intelektual secara seimbang.
Ibnu Khaldun memperkuat konsep tersebut melalui pandangannya tentang
pendidikan sebagai proses pembentukan manusia beradab yang berakhlak
dan berkontribusi bagi masyarakat. la menekankan pentingnya pembelajaran
bertahap (tadarruj), kesesuaian dengan kondisi sosial peserta didik, serta
keterpaduan antara ilmu pengetahuan dan praktik kehidupan. Pendidikan,
dalam perspektif ini, tidak hanya berfungsi mentransfer pengetahuan, tetapi

juga membentuk karakter dan kesadaran sosial.

Dalam konteks pendidikan modern, nilai-nilai Qur'ani dan pemikiran
Ibnu Khaldun tetap relevan untuk menjawab tantangan globalisasi dan
perkembangan zaman. Pendidikan Islam dituntut untuk mengintegrasikan
nilai keislaman dengan kemajuan ilmu pengetahuan tanpa kehilangan
identitasnya. Oleh karena itu, pembaruan pendidikan Islam perlu diarahkan
pada pembentukan generasi yang berilmu, berakhlak, adaptif, dan memiliki
komitmen terhadap kemaslahatan umat. Dengan demikian, QS. Al-Mujadilah
ayat 11 dan pemikiran Ibnu Khaldun memberikan dasar filosofis yang kuat
bagi pengembangan pendidikan Islam yang berimbang antara iman dan ilmu.
Integrasi keduanya menjadi kunci dalam mewujudkan pendidikan Islam yang

relevan, bermakna, dan berkontribusi bagi pembangunan peradaban manusia.

104



DAFTAR PUSTAKA

Alfiah, L. N., Yahya, F. A, & Ratnawati, S. R. (2023). Edukasia : Jurnal Penelitian
Pendidikan Islam Madrasah Principal Change Management in Creating a Superior
Madrasah. 18(2), 389-406. https://doi.org/10.21043 /edukasia.v18i2.27167

Aziz, A., Negeri, U. I, Malik, M., Malang, 1., Malang, K., Timur, J., Sebgag, S., Mujtaba, M.,
Zuana, M., Mojokerto, K., Timur, J., Suryani, I., Islam, U., Sumatra, N., Medan, U.,
Serdang, K. D., & Utara, S. (2022). Learning arabic pegon for non-javanese santri
at pesantren. 8(2), 113-126. https://doi.org/10.15575/jpi.v8i2.19581

Aziz, S. (2017). KOMPETENSI SPIRITUAL GURU PAUD PERSPEKTIF.

Di, M., & Ibtidaiyah, M. (n.d.). Integrasi pendidikan karakter berbasis agama islam
dalam pembelajaran matematika di madrasah ibtidaiyah. 235-252.

Emas, G. (2021). P ISSN; 2087-7064 E ISSN: 2549-7146 Available At:
http://journal. uhamka.ac.id/index.php/jpi. 12, 33-44.

Fadil, M., & Salam, S. F. (2025). Penerapan Strategi Pembelajaran Berbasis Proyek
dalam Pendidikan Islam untuk Meningkatkan Kesadaran Sosial Siswa. 2, 21-33.

Hakim, L. (2025). Integration of Differentiation Learning in Islamic Religious Education
in Improving Spiritual Literacy in the Society Era 5 . 0. 15(2), 210-222.
https://doi.org/10.38073/jpi.v15i2.3480

Hanyfah, S., Fernandes, G. R, & Budiarso, 1. (2022). Penerapan Metode Kualitatif
Deskriptif Untuk Aplikasi Pengolahan Data Pelanggan Pada Car Wash. Semnas
Ristek (Seminar Nasional Riset Dan Inovasi Teknologi), 6(1), 339-344.
https://doi.org/10.30998/semnasristek.v6i1.5697

Herman, H. (2024). The Concept of Islamic Education According to Ibn Khaldun. 2(1),
65-73.

Hilalludin;Hilalludin. (2025). Anak Muda, Media Sosial, Dan Agama Yang Cair:
Fenomenologi Hijrah Digital Di Indonesia. 5(1), 1-23.
https://doi.org/10.20885/millah.vol22.iss1.art6.1

Hilalludin Hilalludin. (2024). Great Dream of KH Ahmad Dahlan in the Development of
Islamic Education in Indonesia. 1(June), 123-133.

Husein, S. (2024). Educational Construction in Ibn Khaldun ’ s Philosophy : Literary
Analysis and Contribution to Contemporary Islamic Education. 9(2), 220-228.

Journal, E., Aliyah, M., & Man, N. (2024). Permata : Jurnal Pendidikan Agama Islam
Integrasi Kurikuler Dalam Meningkatkan Kualitas Pendidikan Agama. 5, 271-
305.

Journal, F., & Ritonga, M. (2024). IBN KHALDUN ’ S CONCEPT OF PRAGMATISM AND
ITS RELEVANCE TO THE DEVELOPMENT OF ISLAMIC. 4(2), 14-20.

Kunci, K. (2024). Pengaruh Pembelajaran PAI Berbasis Adab Islami dalam Membentuk
Karakter Mulia Siswa di MIN 3 Bima. 1(2), 525-530.

Lessy, Z., Sumarni, S., & Rohman, M. (2025). Understanding Religious Tolerance
Through the Human Rights Lens : The Implication for Religious Education. 22(1),
1-21.

Olagoke, S. M., & Gumilar, S. (2025). THE CHARACTER EDUCATION MODEL AS A
STRATEGIC FRAMEWORK FOR NURTURING RELIGIOUS MODERATION WITHIN
STATE ISLAMIC 2022 ). This issue has even increased after the Indonesian Ministry
of Religious Affairs ( Kementerian Agama Rl ), henceforth referred to as MoRA ,
made a policy institutionally. 13(1), 1-38.

Pancasila, P., & Sekolah, D. I. (2022). Integrasi nilai islam untuk membangun karakter
profil pelajar pancasila di sekolah dasar. 04(02).

Pendidikan, J., Islam, P., Pembentukan, D., & Anak, K. (2024). Cendikia Cendikia. 2(12),

105



31-42.

Qur, I. A. . A-. (2025a). Jurnal Taujih Jurnal Pendidikan Islam Program Studi
Pendidikan Agama Islam PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM UNTUK
Jurnal Taujih Jurnal Pendidikan Islam Program Studi Pendidikan Agama Islam
dan Pedagogis dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam untuk Optimalisasi.
7(01),109-122.

Qur, 1. A. . A-. (2025b). Jurnal Taujih Jurnal Pendidikan Islam Program Studi
Pendidikan Agama Islam STRATEGI INTEGRASI NILAI-NILAI ISLAM DALAM
KURIKULUM Siti Rohmaniah , Marsino dan Wakib Kurniawan : Strategi Integrasi
Nilai-Nilai Islam Jurnal Taujih Jurnal Pendidikan Islam Program Studi Pendidikan
Agama Islam Siti Rohmaniah , Marsino dan Wakib Kurniawan : Strategi Integrasi
Nilai-Nilai Islam dalam Kurikulum Merdeka untuk Pembentukan Karakter. 7(01),
72-85.

Riky Supratama, H. (2025). MANFAAT APLIKASI GOOGLE FORM SEBAGAI ALAT
EVALUASI PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM MAHASISWA KELAS
WEEKEND STIT MADANI YOGYAKARTA. 1(2), 81-90.

Rini, D. K., Adiwibowo, S., & Alikodra, H. S. (2022). Pendidikan Islam Pada Pesantren
Pertanian Untuk Membangun Ekosofi ( Ekologi Filosofi ) Bagi Penyelamatan
Lingkungan. 559-580. https://doi.org/10.30868/ei.v11i02.2779

Rivaldy, M. (2025). Pemanfaatan Media Sosial sebagai Sarana Pendukung
Pembelajaran Siswa membawa perubahan besar dalam hampir seluruh aspek
kehidupan , sosial memiliki kontribusi positif terhadap peningkatan motivasi
belajar tradisional ( Hilalludin Hilalludin Dedi Sugari Sh. 1(1), 1-15.

Robbaniyah, Q., & Baharumi, A. S. (2025). The Development of the Kurikulum Merdeka
in Public and Private Islamic Elementary Schools in Yogyakarta : A Case Study of
MIN 1 Yogyakarta and SD Muhammadiyah Karangploso. 23(1), 75-90.
https://doi.org/10.32729/edukasi.v23i1.2160

Sabrifha, E. (2025). Pendidikan Karakter Berbasis Islam : Strategi Kebijakan Dalam
Membentuk Generasi Berakhlak. 2(4), 370-381.

Surabaya, A. F., Author, C., Education, ., & Curriculum, I. (2025). At Turots: Jurnal
Pendidikan Islam. 7(2), 744-759.

Tauviqillah, A. (2023). ESENSI ILMU PENGETAHUAN PERSPEKTIF AL- QUR ~ AN :
Analisis Surah al-Mujadalah Ayat 11 dan Shad Ayat 29. 4(2).

Zohri, M. H. H. H. (2025). EKONOMI ISLAM MASA KINI: ANTARA REGULASI , GAYA.
1(1), 33-44. https://doi.org/10.61553 /abjoiec.v1i1.22.3

106



