OPEN
ACCESS ISSN 3123-6170

¢ AN-NURIYAH

: Jurnal of Islamic Technology and Informatics Education
ﬁymﬁgﬁgnéol;l A Vol. 2 No. 01 Tahun 2026 Page [84-99]

AND INFORMATICS EDUCATION

Implementasi Kebijakan Moderasi Beragama Dalam

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

1Hilalludin
IUniversita Alama Ata Yogyakarta, Indonesia
Email: hilalluddi34@gmail.com

Abstrak

Kebijakan moderasi beragama merupakan agenda strategis pemerintah Indonesia dalam memperkuat harmoni sosial
dan menjaga keberagaman di tengah masyarakat multikultural. Dalam konteks pendidikan nasional, Pendidikan
Agama Islam (PAI) memiliki peran sentral sebagai instrumen pembentukan sikap keberagamaan peserta didik yang
inklusif, toleran, dan berwawasan kebangsaan. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis implementasi kebijakan
moderasi beragama dalam pembelajaran PAI dengan menggunakan perspektif teori implementasi kebijakan.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis kebijakan dengan menelaah dokumen regulasi,
kurikulum PAJ, serta temuan empiris dari berbagai penelitian terdahulu yang relevan. Hasil analisis menunjukkan
bahwa implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran PAI masih menghadapi sejumlah tantangan,
baik pada aspek konseptual, pedagogis, struktural, maupun kultural. Pemahaman guru PAI terhadap konsep moderasi
beragama belum merata dan cenderung parsial, sehingga berdampak pada praktik pembelajaran yang masih bersifat
normatif dan kognitif. Selain itu, keterbatasan perangkat pembelajaran kontekstual, minimnya pelatihan
berkelanjutan, serta lemahnya dukungan kelembagaan turut memengaruhi efektivitas implementasi kebijakan. Di sisi
lain, integrasi moderasi beragama dalam Kurikulum Merdeka, penguatan pendidikan karakter, dan pemanfaatan
teknologi pembelajaran digital menjadi peluang strategis dalam memperkuat implementasi kebijakan PAI. Artikel ini
menegaskan bahwa keberhasilan implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran PAIl memerlukan
pendekatan kebijakan yang adaptif, partisipatif, dan berkelanjutan, dengan menempatkan guru sebagai aktor kunci
serta memperkuat sinergi antara pemerintah, lembaga pendidikan, dan masyarakat. Temuan ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi pengembangan kebijakan Pendidikan Agama Islam di masa
mendatang.

Kata kunci: Moderasi Beragama, Kebijakan Pendidikan, Pendidikan Agama Islam, Implementasi Kebijakan,
Kurikulum Merdeka

Abstract

Religious moderation policy is one of the Indonesian government’s strategic agendas aimed at strengthening social
harmony and managing religious diversity in a multicultural society. Within the context of national education, Islamic
Religious Education (PAl) plays a pivotal role in shaping students’ religious attitudes that are inclusive, tolerant, and
aligned with national values. This article aims to analyze the implementation of religious moderation policy in PAI
learning by employing the perspective of policy implementation theory. The study adopts a qualitative approach through
policy analysis, examining regulatory documents, the PAI curriculum, and empirical findings from relevant previous
studies. The analysis reveals that the implementation of religious moderation policy in PAI learning still faces various
challenges, including conceptual, pedagogical, structural, and cultural dimensions. Teachers’ understanding of religious
moderation remains uneven and often partial, resulting in learning practices that are predominantly normative and
cognitively oriented. Furthermore, limited contextual learning resources, insufficient continuous professional
development, and weak institutional support hinder effective policy implementation. Nevertheless, the integration of
religious moderation values into the Merdeka Curriculum, the strengthening of character education, and the utilization
of digital learning technologies present significant opportunities to enhance policy implementation. This article argues
that successful implementation of religious moderation policy in PAI learning requires an adaptive, participatory, and
sustainable policy approach, positioning teachers as key policy actors while strengthening synergy among government
institutions, educational stakeholders, and the wider community. The findings are expected to contribute both
theoretically and practically to the future development of Islamic Religious Education policy.

Keywords: Religious Moderation, Education Policy, Islamic Religious Education, Policy Implementation, Merdeka
Curriculum

84


mailto:hilalluddi34@gmail.com

PENDAHULUAN
Kebijakan moderasi beragama merupakan salah satu agenda strategis

pemerintah Indonesia dalam merespons kompleksitas kehidupan beragama di
tengah masyarakat yang plural, dinamis, dan terus mengalami perubahan
sosial. Indonesia sebagai negara dengan tingkat keberagaman agama, budaya,
dan etnis yang tinggi menghadapi tantangan serius dalam menjaga kohesi
sosial dan persatuan nasional. Dalam konteks ini, moderasi beragama
diposisikan sebagai paradigma kebijakan yang menekankan sikap
keberagamaan yang adil, berimbang, toleran, dan menjunjung tinggi nilai
kemanusiaan serta kebangsaan. Kebijakan ini tidak hanya bersifat normatif-
ideologis, tetapi juga dirancang sebagai strategi preventif untuk mereduksi
potensi konflik sosial, radikalisme, dan ekstremisme berbasis agama (Ar and

Fauzan 2024).

Pendidikan nasional, khususnya Pendidikan Agama Islam (PAI),
menjadi salah satu arena paling strategis dalam mengimplementasikan
kebijakan moderasi beragama. Pendidikan dipahami sebagai ruang sosial yang
memiliki daya transformasi tinggi dalam membentuk pola pikir, sikap, dan
praktik keberagamaan generasi muda. PAI tidak sekadar berfungsi sebagai
media transmisi ajaran keislaman, melainkan juga sebagai wahana
pembentukan karakter religius yang berakar pada nilai-nilai kemanusiaan,
keadilan, dan kebangsaan. Oleh karena itu, implementasi kebijakan moderasi
beragama dalam pembelajaran PAI menjadi sangat krusial dalam memastikan
bahwa nilai-nilai Islam diajarkan secara kontekstual, inklusif, dan selaras

dengan realitas masyarakat multikultural (Atika 2024).

Urgensi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran PAI
semakin menguat seiring dengan menguatnya berbagai tantangan sosial-
keagamaan di era globalisasi dan digitalisasi. Arus informasi yang cepat dan
tidak terfilter memungkinkan masuknya berbagai ideologi keagamaan yang
cenderung eksklusif, tekstual, dan bahkan ekstrem ke ruang-ruang

pendidikan. Dalam situasi tersebut, peserta didik berpotensi terpapar pada

85



pemahaman keagamaan yang sempit dan kurang dialogis. Jika tidak diimbangi
dengan pembelajaran PAI yang berperspektif moderat, kondisi ini dapat
berdampak pada terbentuknya sikap intoleran, penolakan terhadap
perbedaan, serta melemahnya komitmen kebangsaan. Oleh karena itu, PAI
dituntut untuk tidak hanya mengajarkan aspek ritual dan dogmatik, tetapi juga
menginternalisasikan nilai moderasi beragama melalui pendekatan pedagogis

yang reflektif dan dialogis (Damayanti and Partono 2025).

Namun demikian, realitas implementasi kebijakan moderasi beragama
dalam pembelajaran PAI menunjukkan berbagai persoalan yang kompleks.
Sejumlah penelitian dan laporan kebijakan mengindikasikan adanya
kesenjangan antara desain kebijakan yang dirumuskan secara normatif
dengan praktik pembelajaran di tingkat satuan pendidikan. Kebijakan
moderasi beragama sering kali dipahami secara abstrak dan simbolik, tanpa
diterjemahkan secara operasional ke dalam tujuan pembelajaran, materi ajar,
metode, dan sistem evaluasi. Akibatnya, implementasi kebijakan cenderung
bersifat seremonial dan administratif, belum menyentuh substansi

pembelajaran secara mendalam (Darmawan and Nugroho 2025).

Kesenjangan implementasi tersebut juga berkaitan erat dengan faktor
aktor kebijakan, khususnya guru PAI sebagai pelaksana utama di ruang kelas.
Tidak semua guru memiliki pemahaman konseptual yang memadai mengenai
moderasi beragama, baik dari perspektif teologis maupun pedagogis. Sebagian
guru masih memaknai moderasi beragama sebatas sikap toleransi antarumat
beragama, tanpa mengaitkannya dengan prinsip keseimbangan (tawazun),
keadilan (‘adalah), dan komitmen kebangsaan yang menjadi bagian integral
dari ajaran Islam. Selain itu, keterbatasan pelatihan berkelanjutan, minimnya
perangkat ajar yang kontekstual, serta tekanan administratif yang tinggi turut
memengaruhi kualitas implementasi kebijakan di lapangan (Faridah and Rizqi

2025).

86



Di sisi lain, faktor struktural dan kultural juga memainkan peran
penting dalam menentukan efektivitas kebijakan. Dukungan kelembagaan,
kepemimpinan sekolah, serta budaya organisasi pendidikan sangat
memengaruhi sejauh mana moderasi beragama dapat diinternalisasikan
dalam pembelajaran PAI. Dalam beberapa konteks sosial, kebijakan moderasi
beragama bahkan menghadapi resistensi kultural akibat persepsi keliru yang
menganggap moderasi sebagai upaya relativisasi ajaran agama atau
pelemahan identitas keislaman. Kondisi ini menunjukkan bahwa
implementasi kebijakan moderasi beragama tidak dapat dipahami sebagai
proses teknokratis semata, melainkan sebagai proses sosial yang sarat dengan

dinamika ideologis dan kultural (Hayati et al. 2025).

Berdasarkan kompleksitas tersebut, artikel ini bertujuan untuk
menganalisis implementasi kebijakan moderasi beragama dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam dengan menggunakan perspektif teori
implementasi kebijakan. Analisis difokuskan pada dinamika penerjemahan
kebijakan dari level regulasi ke praktik pembelajaran, peran dan kapasitas
aktor kebijakan, serta faktor kontekstual yang memengaruhi keberhasilan
atau kegagalan implementasi. Secara akademik, kajian ini diharapkan dapat
memperkaya diskursus kebijakan Pendidikan Agama Islam, khususnya terkait
integrasi nilai moderasi beragama dalam pembelajaran. Secara praktis, artikel
ini diharapkan mampu memberikan refleksi kritis dan rekomendasi
konstruktif bagi pembuat kebijakan, guru PAI, dan lembaga pendidikan dalam
memperkuat implementasi kebijakan moderasi beragama di masa mendatang.
METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis kajian
analisis kebijakan pendidikan, yang bertujuan untuk memahami secara
mendalam implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI) (Sugari Dedi 20250. Pendekatan kualitatif
dipilih karena memungkinkan peneliti mengkaji kebijakan sebagai proses

sosial yang kompleks, mencakup dinamika aktor, interpretasi kebijakan, serta

87



konteks struktural dan kultural yang memengaruhi implementasi di lapangan.
Analisis dilakukan dengan menggunakan perspektif teori implementasi
kebijakan sebagai kerangka konseptual untuk menelaah kesenjangan antara

kebijakan normatif dan praktik pembelajaran PAI (Hilalludin 2025).

Sumber data penelitian ini terdiri atas data primer dan sekunder. Data
sekunder diperoleh melalui studi dokumen terhadap regulasi kebijakan
moderasi beragama, kurikulum PAI, serta hasil penelitian dan publikasi ilmiah
yang relevan. Data primer diperoleh secara terbatas melalui refleksi praktik
pembelajaran dan temuan empiris dari studi terdahulu yang mendukung
analisis kebijakan (Hilalludin 2025). Teknik analisis data dilakukan melalui
tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan secara
analitis dan reflektif. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan

teori untuk memastikan ketepatan dan kedalaman analisis (Hilalludin 2025).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kerangka Konseptual Implementasi Kebijakan Moderasi Beragama

Dalam kajian kebijakan publik, implementasi dipahami sebagai
tahapan krusial yang menjembatani kesenjangan antara formulasi kebijakan
dan realitas praktik di lapangan. Kebijakan yang dirumuskan secara normatif
dan ideal tidak secara otomatis menghasilkan dampak yang diharapkan
apabila tidak didukung oleh mekanisme implementasi yang efektif. Perspektif
ini menegaskan bahwa implementasi bukan sekadar proses teknis-
administratif, melainkan arena sosial yang sarat dengan interaksi aktor,
kepentingan, interpretasi, serta konteks struktural dan kultural tempat

kebijakan dijalankan (Hidayatulloh et al. 2023).

Teori implementasi kebijakan klasik, seperti model top-down yang
dikemukakan oleh Pressman dan Wildavsky, menekankan pentingnya
kejelasan tujuan kebijakan, konsistensi regulasi, serta struktur birokrasi yang
kuat dalam memastikan keberhasilan implementasi. Dalam pendekatan ini,

kebijakan moderasi beragama dipahami sebagai seperangkat regulasi dan

88



pedoman normatif yang harus diterjemahkan secara linear oleh aktor
pelaksana di tingkat pendidikan. Keberhasilan implementasi sangat
ditentukan oleh sejauh mana tujuan kebijakan dirumuskan secara jelas,
disosialisasikan secara sistematis, dan dikontrol melalui mekanisme birokrasi

pendidikan (Iha Hamidah 2023).

Namun demikian, pendekatan top-down sering kali menghadapi
keterbatasan ketika berhadapan dengan kompleksitas praktik pendidikan.
Oleh karena itu, pendekatan bottom-up, sebagaimana dikembangkan oleh
Lipsky melalui konsep street-level bureaucrats, menjadi relevan dalam
menganalisis implementasi kebijakan moderasi beragama dalam
pembelajaran PAI. Pendekatan ini menempatkan guru PAI sebagai aktor
kebijakan kunci yang memiliki ruang diskresi dalam menerjemahkan
kebijakan ke dalam praktik pedagogis. Guru tidak hanya berperan sebagai
pelaksana teknis, tetapi juga sebagai penafsir kebijakan yang memediasi

antara tuntutan regulasi dan kebutuhan peserta didik (J1 2024).

Dalam konteks kebijakan moderasi beragama, integrasi antara
pendekatan top-down dan bottom-up menjadi sangat penting. Kebijakan yang
dirumuskan oleh pemerintah, khususnya Kementerian Agama, perlu dipahami
sebagai kerangka normatif yang memberikan arah dan tujuan, sementara
praktik pembelajaran PAI di kelas merupakan ruang implementatif yang
menuntut fleksibilitas dan sensitivitas kontekstual. Moderasi beragama tidak
dapat diimplementasikan secara seragam dan mekanis, melainkan harus
disesuaikan dengan karakteristik peserta didik, lingkungan sosial sekolah,

serta latar belakang budaya dan keagamaan masyarakat (Kariadi et al. 2023).

Secara konseptual, implementasi kebijakan moderasi beragama dalam
pembelajaran PAI juga dapat dianalisis melalui model implementasi interaktif
yang menekankan hubungan timbal balik antara kebijakan, aktor, dan konteks.
Model ini melihat implementasi sebagai proses dinamis yang melibatkan

negosiasi makna antara pembuat kebijakan dan pelaksana di lapangan. Dalam

&9



kerangka ini, moderasi beragama tidak hanya dipahami sebagai konsep
normatif, tetapi sebagai nilai pedagogis yang harus diinternalisasikan melalui
proses pembelajaran yang reflektif, dialogis, dan partisipatif (Malahayati et al.

2024).

Lebih lanjut, perspektif teori kebijakan pendidikan menegaskan bahwa
kebijakan pendidikan memiliki dimensi pedagogis yang tidak dapat
dilepaskan dari praktik pembelajaran. Implementasi kebijakan moderasi
beragama dalam PAI menuntut adanya koherensi antara tujuan kebijakan,
kurikulum, metode pembelajaran, serta sistem evaluasi. Moderasi beragama
harus dioperasionalkan dalam capaian pembelajaran, materi ajar yang
kontekstual, strategi pembelajaran berbasis dialog, serta evaluasi yang tidak
hanya mengukur aspek kognitif, tetapi juga sikap dan perilaku keberagamaan

peserta didik.

Dalam kerangka ini, guru PAI berperan sebagai policy mediator yang
menjembatani nilai-nilai normatif kebijakan dengan realitas empiris di kelas.
Peran ini menuntut kompetensi pedagogis, pemahaman keislaman yang
moderat, serta sensitivitas sosial yang tinggi. Guru tidak hanya menyampaikan
materi ajar, tetapi juga membangun ruang dialog yang memungkinkan peserta
didik memahami keberagaman sebagai realitas sosial dan teologis. Dengan
demikian, implementasi kebijakan moderasi beragama menjadi bagian
integral dari proses pembelajaran PAI yang berorientasi pada pembentukan

karakter religius yang inklusif dan berwawasan kebangsaan (Mas'ud 2025).

Selain faktor aktor, konteks kelembagaan dan sosial juga memainkan
peran penting dalam implementasi kebijakan. Teori institutionalism
menegaskan bahwa struktur organisasi, budaya sekolah, kepemimpinan
pendidikan, serta dukungan kebijakan di tingkat daerah memengaruhi sejauh
mana moderasi beragama dapat diinternalisasikan dalam pembelajaran.
Sekolah yang memiliki iklim demokratis dan kepemimpinan yang inklusif

cenderung lebih responsif terhadap implementasi kebijakan moderasi

90



beragama dibandingkan dengan sekolah yang berorientasi pada kepatuhan

administratif semata (Mufidah 2025).

Dengan demikian, kerangka konseptual implementasi kebijakan
moderasi beragama dalam pembelajaran PAI harus dipahami secara holistik,
dengan mempertimbangkan interaksi antara regulasi kebijakan, aktor
pelaksana, praktik pedagogis, serta konteks sosial dan kelembagaan.
Pendekatan ini memungkinkan analisis yang tidak hanya deskriptif, tetapi juga
kritis dan reflektif, sehingga dapat mengungkap dinamika implementasi

kebijakan secara lebih mendalam dan komprehensif (Nyakcut et al. 2025).

Analisis Implementasi Kebijakan dalam Pembelajaran Pendidikan

Agama Islam

Implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan proses yang kompleks dan
multidimensional, karena melibatkan interaksi antara aspek konseptual,
pedagogis, struktural, dan kultural. Dalam perspektif teori implementasi
kebijakan, tantangan yang muncul tidak hanya berkaitan dengan substansi
kebijakan, tetapi juga dengan bagaimana kebijakan tersebut dipahami,
diinterpretasikan, dan dijalankan oleh para aktor pelaksana di tingkat
pendidikan. Oleh karena itu, analisis implementasi kebijakan moderasi
beragama perlu ditempatkan dalam kerangka yang lebih luas, yaitu sebagai
proses sosial yang sarat dengan dinamika interpretasi dan kepentingan

(Puspita Sari et al. 2024).

Salah satu persoalan mendasar dalam implementasi kebijakan
moderasi beragama adalah belum meratanya pemahaman konseptual guru
PAI terhadap makna dan ruang lingkup moderasi beragama. Dalam kerangka
teori policy interpretation, aktor pelaksana tidak sekadar menjalankan
kebijakan secara literal, tetapi menafsirkan kebijakan sesuai dengan latar
belakang pengetahuan, pengalaman, dan nilai yang mereka miliki. Ketika

moderasi beragama dipahami secara parsial misalnya hanya sebagai sikap

91



toleransi antarumat beragama maka implementasi kebijakan cenderung
kehilangan dimensi substantifnya, seperti nilai keseimbangan (tawazun),
keadilan (‘adalah), dan komitmen kebangsaan yang menjadi inti dari moderasi

beragama dalam perspektif [slam dan kebijakan nasional (Sari et al. 2023).

Pemahaman yang terbatas tersebut berdampak langsung pada praktik
pedagogis guru PAI Dalam perspektif teori kurikulum, pembelajaran yang
tidak didasarkan pada pemahaman konseptual yang utuh akan cenderung
bersifat normatif dan repetitif. Guru lebih banyak menekankan aspek kognitif
dan hafalan materi ajar, sementara dimensi afektif dan reflektif kurang
mendapatkan perhatian. Akibatnya, moderasi beragama diperlakukan sebagai
materi tambahan atau wacana normatif, bukan sebagai nilai yang terintegrasi

dalam keseluruhan proses pembelajaran PAI (Suprapto 2020).

Selain faktor pemahaman guru, keterbatasan perangkat pembelajaran
juga menjadi tantangan signifikan dalam implementasi kebijakan. Materi ajar
PAI masih didominasi oleh pendekatan tekstual dan doktrinal, dengan minim
ruang dialog kritis dan kontekstualisasi sosial. Dalam perspektif pedagogi
kritis, pembelajaran semacam ini berpotensi melanggengkan pola pikir pasif
dan kurang reflektif pada peserta didik. Padahal, moderasi beragama
menuntut proses pembelajaran yang mendorong peserta didik untuk
memahami perbedaan, merefleksikan realitas sosial, serta mengembangkan
sikap keberagamaan yang dewasa dan bertanggung jawab. Tanpa pendekatan
pedagogis yang dialogis dan partisipatif, nilai-nilai moderasi beragama sulit

terinternalisasi secara mendalam.

Dari sudut pandang teori street-level bureaucracy (Lipsky), guru PAI
dapat dipahami sebagai aktor kebijakan yang memiliki ruang diskresi dalam
mengimplementasikan kebijakan moderasi beragama. Namun, ruang diskresi
tersebut sering kali terhambat oleh berbagai faktor struktural, seperti beban
administratif yang tinggi, keterbatasan pelatihan berkelanjutan, serta

minimnya pendampingan kebijakan dari otoritas pendidikan. Kondisi ini

92



menyebabkan guru cenderung mengadopsi strategi implementasi yang
pragmatis dan minimalis, yaitu sekadar memenuhi tuntutan administratif

tanpa mengembangkan inovasi pedagogis yang substansial (Suryadi 2022).

Peran aktor kebijakan lain, seperti kepala sekolah dan pengawas, juga
memiliki pengaruh signifikan terhadap implementasi kebijakan moderasi
beragama. Dalam perspektif teori kepemimpinan pendidikan, kepala sekolah
memiliki posisi strategis dalam membangun iklim sekolah yang inklusif dan
moderat. Namun, dalam praktiknya, fungsi kepemimpinan ini sering kali
tereduksi menjadi pengelolaan administratif dan pemenuhan standar formal.
Pengawasan pendidikan yang lebih berfokus pada aspek administratif
dibandingkan substansi pedagogis turut memperlemah implementasi

kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran PAI (Yanto et al. 2023).

Di tingkat makro, birokrasi pendidikan berperan sebagai penyusun
regulasi dan fasilitator implementasi kebijakan. Namun, dalam perspektif
teori koordinasi kebijakan, lemahnya sinkronisasi antara kebijakan pusat dan
implementasi di daerah sering kali menimbulkan kebingungan dan
inkonsistensi di tingkat satuan pendidikan. Sosialisasi kebijakan yang bersifat
satu arah dan minim pendampingan kontekstual menyebabkan kebijakan
moderasi beragama dipahami sebagai kewajiban formal, bukan sebagai

kebutuhan pedagogis yang mendesak.

Dengan demikian, implementasi kebijakan moderasi beragama dalam
pembelajaran PAI menghadapi tantangan yang bersifat struktural, pedagogis,
dan kultural. Tantangan ini menunjukkan bahwa keberhasilan implementasi
kebijakan tidak dapat dicapai hanya melalui regulasi yang kuat, tetapi juga
memerlukan penguatan kapasitas aktor pelaksana, penyediaan perangkat
pembelajaran yang kontekstual, serta dukungan kelembagaan yang
berkelanjutan. Analisis ini menegaskan bahwa implementasi kebijakan PAI
harus dipahami sebagai proses transformatif yang menuntut sinergi antara

kebijakan normatif dan praktik pedagogis di lapangan.

93



Tantangan dan Peluang Implementasi Kebijakan Moderasi Beragama

Implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI) menghadapi tantangan yang bersifat
multidimensional, mencakup aspek struktural, pedagogis, kultural, dan
ideologis. Dalam perspektif teori kebijakan publik, tantangan-tantangan
tersebut menunjukkan bahwa keberhasilan implementasi kebijakan tidak
hanya ditentukan oleh kejelasan regulasi, tetapi juga oleh kesesuaian
kebijakan dengan nilai, keyakinan, dan realitas sosial masyarakat tempat

kebijakan dijalankan (Yuyun Alfasius Tobondo 2025).

Secara kultural, moderasi beragama masih sering dipersepsikan secara
keliru sebagai bentuk kompromi terhadap ajaran agama atau bahkan sebagai
upaya melemahkan identitas keislaman. Dalam kerangka teori resistensi
kebijakan, persepsi semacam ini dapat memunculkan penolakan laten
terhadap kebijakan, baik dari kalangan pendidik, peserta didik, maupun
masyarakat. Resistensi tersebut tidak selalu muncul dalam bentuk penolakan
terbuka, tetapi dapat termanifestasi melalui sikap pasif, implementasi
simbolik, atau pelaksanaan kebijakan yang bersifat formalitas semata. Kondisi
ini menunjukkan bahwa implementasi kebijakan moderasi beragama tidak
dapat dilepaskan dari dinamika ideologis dan wacana keagamaan yang

berkembang di masyarakat (Hayati et al. 2025).

Dari sisi struktural dan kelembagaan, tantangan implementasi
kebijakan juga berkaitan dengan keterbatasan dukungan sistemik. Dalam
perspektif teori kapasitas institusional, efektivitas kebijakan sangat
dipengaruhi oleh kesiapan organisasi pelaksana, termasuk ketersediaan
sumber daya manusia, perangkat pembelajaran, serta mekanisme
pendampingan dan evaluasi. Di banyak satuan pendidikan, guru PAI masih
menghadapi keterbatasan pelatihan substantif terkait moderasi beragama,
sementara sistem pengawasan cenderung berorientasi pada pemenuhan

administrasi daripada penguatan kualitas pedagogis. Akibatnya, kebijakan

94



moderasi beragama belum sepenuhnya terintegrasi dalam budaya

pembelajaran sekolah (Hidayatulloh et al. 2023).

Aspek pedagogis juga menjadi tantangan utama dalam implementasi
kebijakan. Dalam kerangka teori perubahan pendidikan, transformasi nilai
moderasi beragama menuntut perubahan paradigma pembelajaran dari
pendekatan transmisif menuju pendekatan transformatif. Namun, praktik
pembelajaran PAI masih didominasi oleh metode ceramah dan pendekatan
kognitif yang kurang memberi ruang bagi dialog, refleksi, dan pengalaman
belajar yang bermakna. Tanpa perubahan pendekatan pedagogis, moderasi
beragama berisiko dipahami sebagai wacana normatif yang tidak berdampak
signifikan pada sikap dan perilaku peserta didik (Darmawan and Nugroho

2025).

Meskipun menghadapi berbagai tantangan, kebijakan moderasi
beragama dalam pembelajaran PAI juga memiliki peluang strategis yang besar
untuk diperkuat. Salah satu peluang utama adalah integrasi nilai moderasi
beragama dalam Kurikulum Merdeka yang menekankan pengembangan
karakter, pembelajaran kontekstual, dan diferensiasi pembelajaran. Dalam
perspektif teori kebijakan adaptif, fleksibilitas kurikulum membuka ruang
bagi guru PAI untuk mengembangkan pembelajaran yang relevan dengan
konteks sosial dan kebutuhan peserta didik, sekaligus menginternalisasikan

nilai moderasi beragama secara lebih autentik (Damayanti and Partono 2025).

Selain itu, penguatan pendidikan karakter dan Profil Pelajar Pancasila
memberikan kerangka normatif yang sejalan dengan prinsip moderasi
beragama, seperti toleransi, gotong royong, dan keadilan sosial. Sinergi antara
kebijakan moderasi beragama dan kebijakan pendidikan karakter
menciptakan peluang untuk membangun ekosistem pendidikan yang
mendukung internalisasi nilai-nilai keagamaan dan kebangsaan secara

harmonis. Dalam perspektif teori sinergi kebijakan, keterpaduan antar

95



kebijakan ini dapat meningkatkan efektivitas implementasi dan mengurangi

fragmentasi kebijakan di tingkat sekolah.

Pemanfaatan teknologi pembelajaran digital juga menjadi peluang
penting dalam memperkuat implementasi kebijakan moderasi beragama.
Dalam kerangka teori inovasi pendidikan, teknologi digital memungkinkan
pengembangan media pembelajaran interaktif, diskusi lintas budaya, serta
akses terhadap sumber belajar yang beragam dan kredibel. Jika dimanfaatkan
secara tepat, teknologi dapat menjadi sarana strategis untuk memperluas
wawasan keagamaan peserta didik dan membangun sikap moderat di tengah
derasnya arus informasi digital yang sering kali tidak terfilter (Ar and Fauzan

2024).

Berdasarkan analisis tantangan dan peluang tersebut, strategi
implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran PAI perlu
diarahkan pada pendekatan yang komprehensif dan berkelanjutan.
Peningkatan kapasitas guru PAI melalui pelatihan berbasis kebutuhan,
pengembangan perangkat ajar yang kontekstual dan dialogis, serta penguatan
kolaborasi antara pemerintah, lembaga pendidikan, dan masyarakat menjadi
langkah strategis yang mendesak. Dalam perspektif teori kolaborasi kebijakan,
keterlibatan berbagai pemangku kepentingan akan memperkuat legitimasi
kebijakan dan meningkatkan peluang keberhasilan implementasi di lapangan

(Puspita Sari et al. 2024).

Dengan demikian, tantangan implementasi kebijakan moderasi
beragama tidak seharusnya dipandang sebagai hambatan semata, melainkan
sebagai ruang refleksi dan peluang untuk melakukan penguatan kebijakan
Pendidikan Agama Islam secara lebih substansial. Pendekatan kebijakan yang
adaptif, partisipatif, dan berorientasi pada kualitas pedagogis menjadi kunci
dalam menjembatani kesenjangan antara kebijakan normatif dan praktik

pembelajaran PAI di masa depan.

96



KESIMPULAN

Implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan upaya strategis dalam membangun
sikap keberagamaan peserta didik yang inklusif, seimbang, dan berwawasan
kebangsaan. Namun demikian, hasil analisis menunjukkan bahwa
implementasi kebijakan tersebut belum sepenuhnya berjalan optimal.
Tantangan utama terletak pada pemahaman konseptual guru PAI yang belum
merata, kecenderungan pembelajaran yang masih normatif dan berorientasi
kognitif, serta keterbatasan dukungan struktural dan kelembagaan. Kondisi ini
menyebabkan nilai-nilai moderasi beragama belum sepenuhnya
terinternalisasi dalam sikap dan perilaku peserta didik, melainkan masih

berada pada tataran pengetahuan normatif.

Di sisi lain, kebijakan moderasi beragama memiliki potensi besar untuk
diimplementasikan secara lebih efektif seiring dengan penguatan Kurikulum
Merdeka, pengembangan pendidikan karakter, dan pemanfaatan teknologi
pembelajaran yang inovatif. Keberhasilan implementasi kebijakan ini
menuntut pendekatan yang adaptif dan berkelanjutan, dengan menempatkan
guru PAI sebagai aktor kunci serta memperkuat sinergi antara pemerintah,
lembaga pendidikan, dan masyarakat. Dengan dukungan kebijakan yang
konsisten, penguatan kapasitas pendidik, serta pendekatan pedagogis yang
dialogis dan kontekstual, pembelajaran PAI berpotensi menjadi ruang
strategis dalam menanamkan nilai moderasi beragama secara substantif,
sehingga berkontribusi pada terciptanya kehidupan sosial yang harmonis dan

berkeadaban di tengah pluralitas masyarakat Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Ar, Samsul, and Fauzan Fauzan. 2024. “Urgensi Media Animasi Moderasi Beragama
Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Pada Pesantren Di Indonesia.”
Al-Abshar: Journal of Islamic Education Management 3 (2): 133-50.
https://doi.org/10.58223/al-abshar.v3i2.326.

Atika, Nur. 2024. “Implementasi Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam Dalam
Pengembangan Kehidupan Moderasi Beragama Siswa.” Al-Miskawaih: Journal

97



of Science Education 2 (2): 337-54.
https://doi.org/10.56436/mijose.v2i2.299.

Damayanti, Devinta, and Partono Partono. 2025. “Peran Guru Pendidikan Agama
Islam Dan Guru Pendidikan Agama Kristen Dalam Menanamkan Nilai
Moderasi Beragama.” DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 9 (2):
944-55. https://doi.org/10.30648/dun.v9i2.1578.

Darmawan, Rivaldi, and Wahyu Budi Nugroho. 2025. “Pendidikan Moderasi
Beragama: Kontribusi Pemikiran Islam Dan Kebangsaan Ahmad Syafii
Maarif.” Jurnal Studi Islam Dan Kemuhammadiyahan (JASIKA) 5 (1): 54-70.
https://doi.org/10.18196/jasika.v5i1.145.

Faridah, Zeni, and Ahmad Rizqi. 2025. “Dinamika Dan Tantangan Penanaman Nilai-
Nilai Moderasi Beragama Dalam Konteks Pendidikan Agama Islam.” Journal of
Transdisciplinary Studies in Religion and Education 1 (1): 1-10.
https://doi.org/10.63321/jtsre.v1i1.109.

Hayati, Zahrotul, Irfan Fadholi Putra, and Milana Abdillah Subarkah. 2025.
“Perkembangan Islam Moderat Di Indonesia Dalam Perspektif Pendidikan
Moderasi Beragama.” Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social
Sciences 3 (2): 258-70. https://doi.org/10.62083 /wOwxxv67.

Hidayatulloh, Taufik, Hijrah Saputra, and Theguh Saumantri. 2023. “Peran Pesantren
Tarekat Roudhoh Al-Hikam Dalam Mengembangkan Tradisi Intelektual Islam
Dan Moderasi Beragama Di Indonesia.” Dialog 46 (1): 38-52.
https://doi.org/10.47655/dialog.v46i1.702.

Tha Hamidah. 2023. “Internalisasi Pendidikan Agama Islam Dan Budi Pekerti Dalam
Mengembangkan Sikap Moderasi Beragama Melalui Materi Toleransi Di SMA.”
PIJAR:  Jurnal Pendidikan Dan  Pengajaran 1 (2): 235-46.
https://doi.org/10.58540/pijar.v1i2.416.

J1, Suseil Mestaria. 2024. “IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMA MELALUI MATERI
AJAR MENGHARGAI DALAM KEBERAGAMAN PADA PEMBELAJARAN
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM.” Journal of Primary Education (JPE) 4 (2): 61.
https://doi.org/10.29300/jpe.v4i2.7343.

Kariadi, Atman, Ahmad Khairul Nuzuli, and Winda Oktaviana. 2023. “KKN Moderasi
Beragama: Membantu Guru Pendidikan Agama Islam Dalam Menyusun
Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP) Kurikulum 2013.” jurnal
Pengabdian = Masyarakat Dan Riset Pendidikan 2 (1): 263-68.
https://doi.org/10.31004 /jerkin.v2i1.160.

Malahayati, Putri, Indra Harahap, and Husna Sari Siregar. 2024. “Implementasi
Moderasi Beragama Dalam Respon Agama Islam Dan Kristen Terhadap
Modernitas.” ANWARUL 4 (1): 452-65.
https://doi.org/10.58578/anwarul.v4i1.2674.

Mas'ud, Mukhtar. 2025. “Implementasi Moderasi Beragama Bagi Dosen Dan
Mahasiswa Program Studi Pendidikan Agama Islam IAIN Parepare.” SENTRI:
Jurnal Riset Ilmiah 4 (7): 664-75. https://doi.org/10.55681/sentri.v4i7.4222.

Mufidah, Intan. 2025. “MODERASI BERAGAMA: STUDI PEMIKIRAN PENDIDIKAN
ISLAM SYAMSUL KURNIAWAN.” Jurnal Pendidikan, Kebudayaan Dan
Keislaman 4 (1): 1-14. https://doi.org/10.24260/jpkk.v4i1.4106.

98



Nyakcut, Zulkarnaini, and Mustamar Igbal Siregar. 2025. “MODERASI BERAGAMA
DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI INDONESIA PERSPEKTIF AL-QUR’AN
DAN HADIS DALAM ERA GLOBALISASL.” EDUMULYA: Jurnal Pendidikan
Agama Islam 2 (2): 1-26. https://doi.org/10.59166/edumulya.v2i2.265.

Puspita Sari, Nina Ayu, M. Nasor, Rendra Nasrul Rifai, Esen Pramudya Utama, and
Raicha Oktafiani. 2024. “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam
Mengembangkan Kurikulum Pendidikan Agama Islam.” Journal on Education
6 (4): 21687-98. https://doi.org/10.31004 /joe.v6i4.6300.

Sari, Devi Indah, Ahmad Darlis, Irma Sulistia Silaen, Ramadayanti Ramadayanti, and
Aisyah Al Azizah Tanjung. 2023. “Moderasi Beragama Dalam Pendidikan
Islam Di Indonesia.” Journal on Education 5 (2): 2202-21.
https://doi.org/10.31004 /joe.v5i2.873.

Suprapto, Suprapto. 2020. “Integrasi Moderasi Beragama Dalam Pengembangan
Kurikulum Pendidikan Agama Islam.” EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan
Agama Dan Keagamaan 18 (3): 355-68.
https://doi.org/10.32729/edukasi.v18i3.750.

Suryadi, Rudi Ahmad. 2022. “IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMA DALAM
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM.” Taklim : Jurnal Pendidikan Agama Islam 20 (1):
1-12. https://doi.org/10.17509/tk.v20i1.43544.

Yanto, Masti, Zeinal Abidin, St. Maizah, and Mahfida Inayati. 2023. “Tantangan
Pendidikan Agama Islam Dan Moderasi Beragama Dalam Menghadapi
Masyarakat Multikultural.” Pedagogika: Jurnal llmu-Ilmu Kependidikan 3 (2):
252-57. https://doi.org/10.57251 /ped.v3i2.1343.

Yuyun Alfasius Tobondo. 2025. “Manajemen Pendidikan Agama Islam Dalam
Membangun Moderasi Beragama Di Sekolah.” Jurnal Manajemen Dan
Pendidikan Agama Islam 3 (3): 48-63.
https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i3.1066.

HILALLUDIN, H., & AKBAR, A. H. (2025). PENGARUH MODEL PEMBELAJARAN BLENDED
LEARNING TERHADAP HASIL BELAJAR MAHASISWA DI PERGURUAN
TINGGI. ABDUSSALAM: Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan Islam, 1(2), 181-188.

Hilalludin, H., Sugari, D., Mustakfibillah, M., & Maryani, E. D. (2025). Peran Modal Sosial
dalam Membangun Ketahanan Masyarakat pada Era Post-Pandemi. SciNusa:
Jurnal llmu Sosial dan Humaniora, 1(03), 15-29

Hilalludin, H., & Khaer, S. M. (2025). Dinamika Study Literatur Hadits Priode Kelisanan
Hingga Digitalisasi. AL-MUSTAQBAL: Jurnal Agama Islam, 2(1), 189-201.

Permadi, M. A. M., & Hilalludin, H. (2025). Reaktualisasi Hukum Islam Dalam Menjawab
Tantangan Moderasi Beragama Di Era Globalisasi. IMANU: Jurnal Hukum dan
Peradaban Islam, 1(03), 29-40.

Haironi, A., Hilalludin, H., Atmaja, M. D. A. S., & Lawal, U. S. (2025). Orphan Education in
the Perspective of the Qur'an and Educational Hadiths. Journal of Education and
Islamic Studies, 1(1), 36-43.

99



