
    

                    

                                Vol. 2 No. 01 Tahun 2026  Page [84-99] 

 84 

Implementasi Kebijakan Moderasi Beragama Dalam 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

 

1Hilalludin 
1Universita Alama Ata Yogyakarta, Indonesia  

Email: hilalluddi34@gmail.com   

 

Abstrak 
Kebijakan moderasi beragama merupakan agenda strategis pemerintah Indonesia dalam memperkuat harmoni sosial 

dan menjaga keberagaman di tengah masyarakat multikultural. Dalam konteks pendidikan nasional, Pendidikan 

Agama Islam (PAI) memiliki peran sentral sebagai instrumen pembentukan sikap keberagamaan peserta didik yang 

inklusif, toleran, dan berwawasan kebangsaan. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis implementasi kebijakan 

moderasi beragama dalam pembelajaran PAI dengan menggunakan perspektif teori implementasi kebijakan. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis kebijakan dengan menelaah dokumen regulasi, 

kurikulum PAI, serta temuan empiris dari berbagai penelitian terdahulu yang relevan. Hasil analisis menunjukkan 

bahwa implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran PAI masih menghadapi sejumlah tantangan, 

baik pada aspek konseptual, pedagogis, struktural, maupun kultural. Pemahaman guru PAI terhadap konsep moderasi 

beragama belum merata dan cenderung parsial, sehingga berdampak pada praktik pembelajaran yang masih bersifat 

normatif dan kognitif. Selain itu, keterbatasan perangkat pembelajaran kontekstual, minimnya pelatihan 

berkelanjutan, serta lemahnya dukungan kelembagaan turut memengaruhi efektivitas implementasi kebijakan. Di sisi 

lain, integrasi moderasi beragama dalam Kurikulum Merdeka, penguatan pendidikan karakter, dan pemanfaatan 

teknologi pembelajaran digital menjadi peluang strategis dalam memperkuat implementasi kebijakan PAI. Artikel ini 

menegaskan bahwa keberhasilan implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran PAI memerlukan 

pendekatan kebijakan yang adaptif, partisipatif, dan berkelanjutan, dengan menempatkan guru sebagai aktor kunci 

serta memperkuat sinergi antara pemerintah, lembaga pendidikan, dan masyarakat. Temuan ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi pengembangan kebijakan Pendidikan Agama Islam di masa 

mendatang. 

 

Kata kunci: Moderasi Beragama, Kebijakan Pendidikan, Pendidikan Agama Islam, Implementasi Kebijakan, 
Kurikulum Merdeka 
 

Abstract 
Religious moderation policy is one of the Indonesian government’s strategic agendas aimed at strengthening social 

harmony and managing religious diversity in a multicultural society. Within the context of national education, Islamic 

Religious Education (PAI) plays a pivotal role in shaping students’ religious attitudes that are inclusive, tolerant, and 

aligned with national values. This article aims to analyze the implementation of religious moderation policy in PAI 

learning by employing the perspective of policy implementation theory. The study adopts a qualitative approach through 

policy analysis, examining regulatory documents, the PAI curriculum, and empirical findings from relevant previous 

studies. The analysis reveals that the implementation of religious moderation policy in PAI learning still faces various 

challenges, including conceptual, pedagogical, structural, and cultural dimensions. Teachers’ understanding of religious 

moderation remains uneven and often partial, resulting in learning practices that are predominantly normative and 

cognitively oriented. Furthermore, limited contextual learning resources, insufficient continuous professional 

development, and weak institutional support hinder effective policy implementation. Nevertheless, the integration of 

religious moderation values into the Merdeka Curriculum, the strengthening of character education, and the utilization 

of digital learning technologies present significant opportunities to enhance policy implementation. This article argues 

that successful implementation of religious moderation policy in PAI learning requires an adaptive, participatory, and 

sustainable policy approach, positioning teachers as key policy actors while strengthening synergy among government 

institutions, educational stakeholders, and the wider community. The findings are expected to contribute both 

theoretically and practically to the future development of Islamic Religious Education policy. 

 

Keywords: Religious Moderation, Education Policy, Islamic Religious Education, Policy Implementation, Merdeka 

Curriculum 

mailto:hilalluddi34@gmail.com


 

 

 85 

PENDAHULUAN  

Kebijakan moderasi beragama merupakan salah satu agenda strategis 

pemerintah Indonesia dalam merespons kompleksitas kehidupan beragama di 

tengah masyarakat yang plural, dinamis, dan terus mengalami perubahan 

sosial. Indonesia sebagai negara dengan tingkat keberagaman agama, budaya, 

dan etnis yang tinggi menghadapi tantangan serius dalam menjaga kohesi 

sosial dan persatuan nasional. Dalam konteks ini, moderasi beragama 

diposisikan sebagai paradigma kebijakan yang menekankan sikap 

keberagamaan yang adil, berimbang, toleran, dan menjunjung tinggi nilai 

kemanusiaan serta kebangsaan. Kebijakan ini tidak hanya bersifat normatif-

ideologis, tetapi juga dirancang sebagai strategi preventif untuk mereduksi 

potensi konflik sosial, radikalisme, dan ekstremisme berbasis agama (Ar and 

Fauzan 2024). 

Pendidikan nasional, khususnya Pendidikan Agama Islam (PAI), 

menjadi salah satu arena paling strategis dalam mengimplementasikan 

kebijakan moderasi beragama. Pendidikan dipahami sebagai ruang sosial yang 

memiliki daya transformasi tinggi dalam membentuk pola pikir, sikap, dan 

praktik keberagamaan generasi muda. PAI tidak sekadar berfungsi sebagai 

media transmisi ajaran keislaman, melainkan juga sebagai wahana 

pembentukan karakter religius yang berakar pada nilai-nilai kemanusiaan, 

keadilan, dan kebangsaan. Oleh karena itu, implementasi kebijakan moderasi 

beragama dalam pembelajaran PAI menjadi sangat krusial dalam memastikan 

bahwa nilai-nilai Islam diajarkan secara kontekstual, inklusif, dan selaras 

dengan realitas masyarakat multikultural (Atika 2024). 

Urgensi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran PAI 

semakin menguat seiring dengan menguatnya berbagai tantangan sosial-

keagamaan di era globalisasi dan digitalisasi. Arus informasi yang cepat dan 

tidak terfilter memungkinkan masuknya berbagai ideologi keagamaan yang 

cenderung eksklusif, tekstual, dan bahkan ekstrem ke ruang-ruang 

pendidikan. Dalam situasi tersebut, peserta didik berpotensi terpapar pada 



 

 

 86 

pemahaman keagamaan yang sempit dan kurang dialogis. Jika tidak diimbangi 

dengan pembelajaran PAI yang berperspektif moderat, kondisi ini dapat 

berdampak pada terbentuknya sikap intoleran, penolakan terhadap 

perbedaan, serta melemahnya komitmen kebangsaan. Oleh karena itu, PAI 

dituntut untuk tidak hanya mengajarkan aspek ritual dan dogmatik, tetapi juga 

menginternalisasikan nilai moderasi beragama melalui pendekatan pedagogis 

yang reflektif dan dialogis (Damayanti and Partono 2025). 

Namun demikian, realitas implementasi kebijakan moderasi beragama 

dalam pembelajaran PAI menunjukkan berbagai persoalan yang kompleks. 

Sejumlah penelitian dan laporan kebijakan mengindikasikan adanya 

kesenjangan antara desain kebijakan yang dirumuskan secara normatif 

dengan praktik pembelajaran di tingkat satuan pendidikan. Kebijakan 

moderasi beragama sering kali dipahami secara abstrak dan simbolik, tanpa 

diterjemahkan secara operasional ke dalam tujuan pembelajaran, materi ajar, 

metode, dan sistem evaluasi. Akibatnya, implementasi kebijakan cenderung 

bersifat seremonial dan administratif, belum menyentuh substansi 

pembelajaran secara mendalam (Darmawan and Nugroho 2025). 

Kesenjangan implementasi tersebut juga berkaitan erat dengan faktor 

aktor kebijakan, khususnya guru PAI sebagai pelaksana utama di ruang kelas. 

Tidak semua guru memiliki pemahaman konseptual yang memadai mengenai 

moderasi beragama, baik dari perspektif teologis maupun pedagogis. Sebagian 

guru masih memaknai moderasi beragama sebatas sikap toleransi antarumat 

beragama, tanpa mengaitkannya dengan prinsip keseimbangan (tawāzun), 

keadilan (‘adālah), dan komitmen kebangsaan yang menjadi bagian integral 

dari ajaran Islam. Selain itu, keterbatasan pelatihan berkelanjutan, minimnya 

perangkat ajar yang kontekstual, serta tekanan administratif yang tinggi turut 

memengaruhi kualitas implementasi kebijakan di lapangan (Faridah and Rizqi 

2025). 



 

 

 87 

Di sisi lain, faktor struktural dan kultural juga memainkan peran 

penting dalam menentukan efektivitas kebijakan. Dukungan kelembagaan, 

kepemimpinan sekolah, serta budaya organisasi pendidikan sangat 

memengaruhi sejauh mana moderasi beragama dapat diinternalisasikan 

dalam pembelajaran PAI. Dalam beberapa konteks sosial, kebijakan moderasi 

beragama bahkan menghadapi resistensi kultural akibat persepsi keliru yang 

menganggap moderasi sebagai upaya relativisasi ajaran agama atau 

pelemahan identitas keislaman. Kondisi ini menunjukkan bahwa 

implementasi kebijakan moderasi beragama tidak dapat dipahami sebagai 

proses teknokratis semata, melainkan sebagai proses sosial yang sarat dengan 

dinamika ideologis dan kultural (Hayati et al. 2025). 

Berdasarkan kompleksitas tersebut, artikel ini bertujuan untuk 

menganalisis implementasi kebijakan moderasi beragama dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam dengan menggunakan perspektif teori 

implementasi kebijakan. Analisis difokuskan pada dinamika penerjemahan 

kebijakan dari level regulasi ke praktik pembelajaran, peran dan kapasitas 

aktor kebijakan, serta faktor kontekstual yang memengaruhi keberhasilan 

atau kegagalan implementasi. Secara akademik, kajian ini diharapkan dapat 

memperkaya diskursus kebijakan Pendidikan Agama Islam, khususnya terkait 

integrasi nilai moderasi beragama dalam pembelajaran. Secara praktis, artikel 

ini diharapkan mampu memberikan refleksi kritis dan rekomendasi 

konstruktif bagi pembuat kebijakan, guru PAI, dan lembaga pendidikan dalam 

memperkuat implementasi kebijakan moderasi beragama di masa mendatang. 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis kajian 

analisis kebijakan pendidikan, yang bertujuan untuk memahami secara 

mendalam implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI) (Sugari Dedi 20250. Pendekatan kualitatif 

dipilih karena memungkinkan peneliti mengkaji kebijakan sebagai proses 

sosial yang kompleks, mencakup dinamika aktor, interpretasi kebijakan, serta 



 

 

 88 

konteks struktural dan kultural yang memengaruhi implementasi di lapangan. 

Analisis dilakukan dengan menggunakan perspektif teori implementasi 

kebijakan sebagai kerangka konseptual untuk menelaah kesenjangan antara 

kebijakan normatif dan praktik pembelajaran PAI (Hilalludin 2025). 

Sumber data penelitian ini terdiri atas data primer dan sekunder. Data 

sekunder diperoleh melalui studi dokumen terhadap regulasi kebijakan 

moderasi beragama, kurikulum PAI, serta hasil penelitian dan publikasi ilmiah 

yang relevan. Data primer diperoleh secara terbatas melalui refleksi praktik 

pembelajaran dan temuan empiris dari studi terdahulu yang mendukung 

analisis kebijakan (Hilalludin 2025). Teknik analisis data dilakukan melalui 

tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan secara 

analitis dan reflektif. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan 

teori untuk memastikan ketepatan dan kedalaman analisis (Hilalludin 2025). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kerangka Konseptual Implementasi Kebijakan Moderasi Beragama 

Dalam kajian kebijakan publik, implementasi dipahami sebagai 

tahapan krusial yang menjembatani kesenjangan antara formulasi kebijakan 

dan realitas praktik di lapangan. Kebijakan yang dirumuskan secara normatif 

dan ideal tidak secara otomatis menghasilkan dampak yang diharapkan 

apabila tidak didukung oleh mekanisme implementasi yang efektif. Perspektif 

ini menegaskan bahwa implementasi bukan sekadar proses teknis-

administratif, melainkan arena sosial yang sarat dengan interaksi aktor, 

kepentingan, interpretasi, serta konteks struktural dan kultural tempat 

kebijakan dijalankan (Hidayatulloh et al. 2023). 

Teori implementasi kebijakan klasik, seperti model top-down yang 

dikemukakan oleh Pressman dan Wildavsky, menekankan pentingnya 

kejelasan tujuan kebijakan, konsistensi regulasi, serta struktur birokrasi yang 

kuat dalam memastikan keberhasilan implementasi. Dalam pendekatan ini, 

kebijakan moderasi beragama dipahami sebagai seperangkat regulasi dan 



 

 

 89 

pedoman normatif yang harus diterjemahkan secara linear oleh aktor 

pelaksana di tingkat pendidikan. Keberhasilan implementasi sangat 

ditentukan oleh sejauh mana tujuan kebijakan dirumuskan secara jelas, 

disosialisasikan secara sistematis, dan dikontrol melalui mekanisme birokrasi 

pendidikan (Iha Hamidah 2023). 

Namun demikian, pendekatan top-down sering kali menghadapi 

keterbatasan ketika berhadapan dengan kompleksitas praktik pendidikan. 

Oleh karena itu, pendekatan bottom-up, sebagaimana dikembangkan oleh 

Lipsky melalui konsep street-level bureaucrats, menjadi relevan dalam 

menganalisis implementasi kebijakan moderasi beragama dalam 

pembelajaran PAI. Pendekatan ini menempatkan guru PAI sebagai aktor 

kebijakan kunci yang memiliki ruang diskresi dalam menerjemahkan 

kebijakan ke dalam praktik pedagogis. Guru tidak hanya berperan sebagai 

pelaksana teknis, tetapi juga sebagai penafsir kebijakan yang memediasi 

antara tuntutan regulasi dan kebutuhan peserta didik (Jl 2024). 

Dalam konteks kebijakan moderasi beragama, integrasi antara 

pendekatan top-down dan bottom-up menjadi sangat penting. Kebijakan yang 

dirumuskan oleh pemerintah, khususnya Kementerian Agama, perlu dipahami 

sebagai kerangka normatif yang memberikan arah dan tujuan, sementara 

praktik pembelajaran PAI di kelas merupakan ruang implementatif yang 

menuntut fleksibilitas dan sensitivitas kontekstual. Moderasi beragama tidak 

dapat diimplementasikan secara seragam dan mekanis, melainkan harus 

disesuaikan dengan karakteristik peserta didik, lingkungan sosial sekolah, 

serta latar belakang budaya dan keagamaan masyarakat (Kariadi et al. 2023). 

Secara konseptual, implementasi kebijakan moderasi beragama dalam 

pembelajaran PAI juga dapat dianalisis melalui model implementasi interaktif 

yang menekankan hubungan timbal balik antara kebijakan, aktor, dan konteks. 

Model ini melihat implementasi sebagai proses dinamis yang melibatkan 

negosiasi makna antara pembuat kebijakan dan pelaksana di lapangan. Dalam 



 

 

 90 

kerangka ini, moderasi beragama tidak hanya dipahami sebagai konsep 

normatif, tetapi sebagai nilai pedagogis yang harus diinternalisasikan melalui 

proses pembelajaran yang reflektif, dialogis, dan partisipatif (Malahayati et al. 

2024). 

Lebih lanjut, perspektif teori kebijakan pendidikan menegaskan bahwa 

kebijakan pendidikan memiliki dimensi pedagogis yang tidak dapat 

dilepaskan dari praktik pembelajaran. Implementasi kebijakan moderasi 

beragama dalam PAI menuntut adanya koherensi antara tujuan kebijakan, 

kurikulum, metode pembelajaran, serta sistem evaluasi. Moderasi beragama 

harus dioperasionalkan dalam capaian pembelajaran, materi ajar yang 

kontekstual, strategi pembelajaran berbasis dialog, serta evaluasi yang tidak 

hanya mengukur aspek kognitif, tetapi juga sikap dan perilaku keberagamaan 

peserta didik. 

Dalam kerangka ini, guru PAI berperan sebagai policy mediator yang 

menjembatani nilai-nilai normatif kebijakan dengan realitas empiris di kelas. 

Peran ini menuntut kompetensi pedagogis, pemahaman keislaman yang 

moderat, serta sensitivitas sosial yang tinggi. Guru tidak hanya menyampaikan 

materi ajar, tetapi juga membangun ruang dialog yang memungkinkan peserta 

didik memahami keberagaman sebagai realitas sosial dan teologis. Dengan 

demikian, implementasi kebijakan moderasi beragama menjadi bagian 

integral dari proses pembelajaran PAI yang berorientasi pada pembentukan 

karakter religius yang inklusif dan berwawasan kebangsaan (Mas’ud 2025). 

Selain faktor aktor, konteks kelembagaan dan sosial juga memainkan 

peran penting dalam implementasi kebijakan. Teori institutionalism 

menegaskan bahwa struktur organisasi, budaya sekolah, kepemimpinan 

pendidikan, serta dukungan kebijakan di tingkat daerah memengaruhi sejauh 

mana moderasi beragama dapat diinternalisasikan dalam pembelajaran. 

Sekolah yang memiliki iklim demokratis dan kepemimpinan yang inklusif 

cenderung lebih responsif terhadap implementasi kebijakan moderasi 



 

 

 91 

beragama dibandingkan dengan sekolah yang berorientasi pada kepatuhan 

administratif semata (Mufidah 2025). 

Dengan demikian, kerangka konseptual implementasi kebijakan 

moderasi beragama dalam pembelajaran PAI harus dipahami secara holistik, 

dengan mempertimbangkan interaksi antara regulasi kebijakan, aktor 

pelaksana, praktik pedagogis, serta konteks sosial dan kelembagaan. 

Pendekatan ini memungkinkan analisis yang tidak hanya deskriptif, tetapi juga 

kritis dan reflektif, sehingga dapat mengungkap dinamika implementasi 

kebijakan secara lebih mendalam dan komprehensif (Nyakcut et al. 2025). 

Analisis Implementasi Kebijakan dalam Pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam 

Implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan proses yang kompleks dan 

multidimensional, karena melibatkan interaksi antara aspek konseptual, 

pedagogis, struktural, dan kultural. Dalam perspektif teori implementasi 

kebijakan, tantangan yang muncul tidak hanya berkaitan dengan substansi 

kebijakan, tetapi juga dengan bagaimana kebijakan tersebut dipahami, 

diinterpretasikan, dan dijalankan oleh para aktor pelaksana di tingkat 

pendidikan. Oleh karena itu, analisis implementasi kebijakan moderasi 

beragama perlu ditempatkan dalam kerangka yang lebih luas, yaitu sebagai 

proses sosial yang sarat dengan dinamika interpretasi dan kepentingan 

(Puspita Sari et al. 2024). 

Salah satu persoalan mendasar dalam implementasi kebijakan 

moderasi beragama adalah belum meratanya pemahaman konseptual guru 

PAI terhadap makna dan ruang lingkup moderasi beragama. Dalam kerangka 

teori policy interpretation, aktor pelaksana tidak sekadar menjalankan 

kebijakan secara literal, tetapi menafsirkan kebijakan sesuai dengan latar 

belakang pengetahuan, pengalaman, dan nilai yang mereka miliki. Ketika 

moderasi beragama dipahami secara parsial misalnya hanya sebagai sikap 



 

 

 92 

toleransi antarumat beragama maka implementasi kebijakan cenderung 

kehilangan dimensi substantifnya, seperti nilai keseimbangan (tawāzun), 

keadilan (‘adālah), dan komitmen kebangsaan yang menjadi inti dari moderasi 

beragama dalam perspektif Islam dan kebijakan nasional (Sari et al. 2023). 

Pemahaman yang terbatas tersebut berdampak langsung pada praktik 

pedagogis guru PAI. Dalam perspektif teori kurikulum, pembelajaran yang 

tidak didasarkan pada pemahaman konseptual yang utuh akan cenderung 

bersifat normatif dan repetitif. Guru lebih banyak menekankan aspek kognitif 

dan hafalan materi ajar, sementara dimensi afektif dan reflektif kurang 

mendapatkan perhatian. Akibatnya, moderasi beragama diperlakukan sebagai 

materi tambahan atau wacana normatif, bukan sebagai nilai yang terintegrasi 

dalam keseluruhan proses pembelajaran PAI (Suprapto 2020). 

Selain faktor pemahaman guru, keterbatasan perangkat pembelajaran 

juga menjadi tantangan signifikan dalam implementasi kebijakan. Materi ajar 

PAI masih didominasi oleh pendekatan tekstual dan doktrinal, dengan minim 

ruang dialog kritis dan kontekstualisasi sosial. Dalam perspektif pedagogi 

kritis, pembelajaran semacam ini berpotensi melanggengkan pola pikir pasif 

dan kurang reflektif pada peserta didik. Padahal, moderasi beragama 

menuntut proses pembelajaran yang mendorong peserta didik untuk 

memahami perbedaan, merefleksikan realitas sosial, serta mengembangkan 

sikap keberagamaan yang dewasa dan bertanggung jawab. Tanpa pendekatan 

pedagogis yang dialogis dan partisipatif, nilai-nilai moderasi beragama sulit 

terinternalisasi secara mendalam. 

Dari sudut pandang teori street-level bureaucracy (Lipsky), guru PAI 

dapat dipahami sebagai aktor kebijakan yang memiliki ruang diskresi dalam 

mengimplementasikan kebijakan moderasi beragama. Namun, ruang diskresi 

tersebut sering kali terhambat oleh berbagai faktor struktural, seperti beban 

administratif yang tinggi, keterbatasan pelatihan berkelanjutan, serta 

minimnya pendampingan kebijakan dari otoritas pendidikan. Kondisi ini 



 

 

 93 

menyebabkan guru cenderung mengadopsi strategi implementasi yang 

pragmatis dan minimalis, yaitu sekadar memenuhi tuntutan administratif 

tanpa mengembangkan inovasi pedagogis yang substansial (Suryadi 2022). 

Peran aktor kebijakan lain, seperti kepala sekolah dan pengawas, juga 

memiliki pengaruh signifikan terhadap implementasi kebijakan moderasi 

beragama. Dalam perspektif teori kepemimpinan pendidikan, kepala sekolah 

memiliki posisi strategis dalam membangun iklim sekolah yang inklusif dan 

moderat. Namun, dalam praktiknya, fungsi kepemimpinan ini sering kali 

tereduksi menjadi pengelolaan administratif dan pemenuhan standar formal. 

Pengawasan pendidikan yang lebih berfokus pada aspek administratif 

dibandingkan substansi pedagogis turut memperlemah implementasi 

kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran PAI (Yanto et al. 2023). 

Di tingkat makro, birokrasi pendidikan berperan sebagai penyusun 

regulasi dan fasilitator implementasi kebijakan. Namun, dalam perspektif 

teori koordinasi kebijakan, lemahnya sinkronisasi antara kebijakan pusat dan 

implementasi di daerah sering kali menimbulkan kebingungan dan 

inkonsistensi di tingkat satuan pendidikan. Sosialisasi kebijakan yang bersifat 

satu arah dan minim pendampingan kontekstual menyebabkan kebijakan 

moderasi beragama dipahami sebagai kewajiban formal, bukan sebagai 

kebutuhan pedagogis yang mendesak. 

Dengan demikian, implementasi kebijakan moderasi beragama dalam 

pembelajaran PAI menghadapi tantangan yang bersifat struktural, pedagogis, 

dan kultural. Tantangan ini menunjukkan bahwa keberhasilan implementasi 

kebijakan tidak dapat dicapai hanya melalui regulasi yang kuat, tetapi juga 

memerlukan penguatan kapasitas aktor pelaksana, penyediaan perangkat 

pembelajaran yang kontekstual, serta dukungan kelembagaan yang 

berkelanjutan. Analisis ini menegaskan bahwa implementasi kebijakan PAI 

harus dipahami sebagai proses transformatif yang menuntut sinergi antara 

kebijakan normatif dan praktik pedagogis di lapangan. 



 

 

 94 

Tantangan dan Peluang Implementasi Kebijakan Moderasi Beragama 

Implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI) menghadapi tantangan yang bersifat 

multidimensional, mencakup aspek struktural, pedagogis, kultural, dan 

ideologis. Dalam perspektif teori kebijakan publik, tantangan-tantangan 

tersebut menunjukkan bahwa keberhasilan implementasi kebijakan tidak 

hanya ditentukan oleh kejelasan regulasi, tetapi juga oleh kesesuaian 

kebijakan dengan nilai, keyakinan, dan realitas sosial masyarakat tempat 

kebijakan dijalankan (Yuyun Alfasius Tobondo 2025). 

Secara kultural, moderasi beragama masih sering dipersepsikan secara 

keliru sebagai bentuk kompromi terhadap ajaran agama atau bahkan sebagai 

upaya melemahkan identitas keislaman. Dalam kerangka teori resistensi 

kebijakan, persepsi semacam ini dapat memunculkan penolakan laten 

terhadap kebijakan, baik dari kalangan pendidik, peserta didik, maupun 

masyarakat. Resistensi tersebut tidak selalu muncul dalam bentuk penolakan 

terbuka, tetapi dapat termanifestasi melalui sikap pasif, implementasi 

simbolik, atau pelaksanaan kebijakan yang bersifat formalitas semata. Kondisi 

ini menunjukkan bahwa implementasi kebijakan moderasi beragama tidak 

dapat dilepaskan dari dinamika ideologis dan wacana keagamaan yang 

berkembang di masyarakat (Hayati et al. 2025). 

Dari sisi struktural dan kelembagaan, tantangan implementasi 

kebijakan juga berkaitan dengan keterbatasan dukungan sistemik. Dalam 

perspektif teori kapasitas institusional, efektivitas kebijakan sangat 

dipengaruhi oleh kesiapan organisasi pelaksana, termasuk ketersediaan 

sumber daya manusia, perangkat pembelajaran, serta mekanisme 

pendampingan dan evaluasi. Di banyak satuan pendidikan, guru PAI masih 

menghadapi keterbatasan pelatihan substantif terkait moderasi beragama, 

sementara sistem pengawasan cenderung berorientasi pada pemenuhan 

administrasi daripada penguatan kualitas pedagogis. Akibatnya, kebijakan 



 

 

 95 

moderasi beragama belum sepenuhnya terintegrasi dalam budaya 

pembelajaran sekolah (Hidayatulloh et al. 2023). 

Aspek pedagogis juga menjadi tantangan utama dalam implementasi 

kebijakan. Dalam kerangka teori perubahan pendidikan, transformasi nilai 

moderasi beragama menuntut perubahan paradigma pembelajaran dari 

pendekatan transmisif menuju pendekatan transformatif. Namun, praktik 

pembelajaran PAI masih didominasi oleh metode ceramah dan pendekatan 

kognitif yang kurang memberi ruang bagi dialog, refleksi, dan pengalaman 

belajar yang bermakna. Tanpa perubahan pendekatan pedagogis, moderasi 

beragama berisiko dipahami sebagai wacana normatif yang tidak berdampak 

signifikan pada sikap dan perilaku peserta didik (Darmawan and Nugroho 

2025). 

Meskipun menghadapi berbagai tantangan, kebijakan moderasi 

beragama dalam pembelajaran PAI juga memiliki peluang strategis yang besar 

untuk diperkuat. Salah satu peluang utama adalah integrasi nilai moderasi 

beragama dalam Kurikulum Merdeka yang menekankan pengembangan 

karakter, pembelajaran kontekstual, dan diferensiasi pembelajaran. Dalam 

perspektif teori kebijakan adaptif, fleksibilitas kurikulum membuka ruang 

bagi guru PAI untuk mengembangkan pembelajaran yang relevan dengan 

konteks sosial dan kebutuhan peserta didik, sekaligus menginternalisasikan 

nilai moderasi beragama secara lebih autentik (Damayanti and Partono 2025). 

Selain itu, penguatan pendidikan karakter dan Profil Pelajar Pancasila 

memberikan kerangka normatif yang sejalan dengan prinsip moderasi 

beragama, seperti toleransi, gotong royong, dan keadilan sosial. Sinergi antara 

kebijakan moderasi beragama dan kebijakan pendidikan karakter 

menciptakan peluang untuk membangun ekosistem pendidikan yang 

mendukung internalisasi nilai-nilai keagamaan dan kebangsaan secara 

harmonis. Dalam perspektif teori sinergi kebijakan, keterpaduan antar 



 

 

 96 

kebijakan ini dapat meningkatkan efektivitas implementasi dan mengurangi 

fragmentasi kebijakan di tingkat sekolah. 

Pemanfaatan teknologi pembelajaran digital juga menjadi peluang 

penting dalam memperkuat implementasi kebijakan moderasi beragama. 

Dalam kerangka teori inovasi pendidikan, teknologi digital memungkinkan 

pengembangan media pembelajaran interaktif, diskusi lintas budaya, serta 

akses terhadap sumber belajar yang beragam dan kredibel. Jika dimanfaatkan 

secara tepat, teknologi dapat menjadi sarana strategis untuk memperluas 

wawasan keagamaan peserta didik dan membangun sikap moderat di tengah 

derasnya arus informasi digital yang sering kali tidak terfilter (Ar and Fauzan 

2024). 

Berdasarkan analisis tantangan dan peluang tersebut, strategi 

implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran PAI perlu 

diarahkan pada pendekatan yang komprehensif dan berkelanjutan. 

Peningkatan kapasitas guru PAI melalui pelatihan berbasis kebutuhan, 

pengembangan perangkat ajar yang kontekstual dan dialogis, serta penguatan 

kolaborasi antara pemerintah, lembaga pendidikan, dan masyarakat menjadi 

langkah strategis yang mendesak. Dalam perspektif teori kolaborasi kebijakan, 

keterlibatan berbagai pemangku kepentingan akan memperkuat legitimasi 

kebijakan dan meningkatkan peluang keberhasilan implementasi di lapangan 

(Puspita Sari et al. 2024). 

Dengan demikian, tantangan implementasi kebijakan moderasi 

beragama tidak seharusnya dipandang sebagai hambatan semata, melainkan 

sebagai ruang refleksi dan peluang untuk melakukan penguatan kebijakan 

Pendidikan Agama Islam secara lebih substansial. Pendekatan kebijakan yang 

adaptif, partisipatif, dan berorientasi pada kualitas pedagogis menjadi kunci 

dalam menjembatani kesenjangan antara kebijakan normatif dan praktik 

pembelajaran PAI di masa depan. 



 

 

 97 

KESIMPULAN  

Implementasi kebijakan moderasi beragama dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan upaya strategis dalam membangun 

sikap keberagamaan peserta didik yang inklusif, seimbang, dan berwawasan 

kebangsaan. Namun demikian, hasil analisis menunjukkan bahwa 

implementasi kebijakan tersebut belum sepenuhnya berjalan optimal. 

Tantangan utama terletak pada pemahaman konseptual guru PAI yang belum 

merata, kecenderungan pembelajaran yang masih normatif dan berorientasi 

kognitif, serta keterbatasan dukungan struktural dan kelembagaan. Kondisi ini 

menyebabkan nilai-nilai moderasi beragama belum sepenuhnya 

terinternalisasi dalam sikap dan perilaku peserta didik, melainkan masih 

berada pada tataran pengetahuan normatif. 

Di sisi lain, kebijakan moderasi beragama memiliki potensi besar untuk 

diimplementasikan secara lebih efektif seiring dengan penguatan Kurikulum 

Merdeka, pengembangan pendidikan karakter, dan pemanfaatan teknologi 

pembelajaran yang inovatif. Keberhasilan implementasi kebijakan ini 

menuntut pendekatan yang adaptif dan berkelanjutan, dengan menempatkan 

guru PAI sebagai aktor kunci serta memperkuat sinergi antara pemerintah, 

lembaga pendidikan, dan masyarakat. Dengan dukungan kebijakan yang 

konsisten, penguatan kapasitas pendidik, serta pendekatan pedagogis yang 

dialogis dan kontekstual, pembelajaran PAI berpotensi menjadi ruang 

strategis dalam menanamkan nilai moderasi beragama secara substantif, 

sehingga berkontribusi pada terciptanya kehidupan sosial yang harmonis dan 

berkeadaban di tengah pluralitas masyarakat Indonesia. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ar, Samsul, and Fauzan Fauzan. 2024. “Urgensi Media Animasi Moderasi Beragama 

Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Pada Pesantren Di Indonesia.” 

Al-Abshar: Journal of Islamic Education Management 3 (2): 133–50. 

https://doi.org/10.58223/al-abshar.v3i2.326. 

Atika, Nur. 2024. “Implementasi Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam Dalam 

Pengembangan Kehidupan Moderasi Beragama Siswa.” Al-Miskawaih: Journal 



 

 

 98 

of Science Education 2 (2): 337–54. 

https://doi.org/10.56436/mijose.v2i2.299. 

Damayanti, Devinta, and Partono Partono. 2025. “Peran Guru Pendidikan Agama 

Islam Dan Guru Pendidikan Agama Kristen Dalam Menanamkan Nilai 

Moderasi Beragama.” DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 9 (2): 

944–55. https://doi.org/10.30648/dun.v9i2.1578. 

Darmawan, Rivaldi, and Wahyu Budi Nugroho. 2025. “Pendidikan Moderasi 

Beragama: Kontribusi Pemikiran Islam Dan Kebangsaan Ahmad Syafii 

Maarif.” Jurnal Studi Islam Dan Kemuhammadiyahan (JASIKA) 5 (1): 54–70. 

https://doi.org/10.18196/jasika.v5i1.145. 

Faridah, Zeni, and Ahmad Rizqi. 2025. “Dinamika Dan Tantangan Penanaman Nilai-

Nilai Moderasi Beragama Dalam Konteks Pendidikan Agama Islam.” Journal of 

Transdisciplinary Studies in Religion and Education 1 (1): 1–10. 

https://doi.org/10.63321/jtsre.v1i1.109. 

Hayati, Zahrotul, Irfan Fadholi Putra, and Milana Abdillah Subarkah. 2025. 

“Perkembangan Islam Moderat Di Indonesia Dalam Perspektif Pendidikan 

Moderasi Beragama.” Masterpiece: Journal of  Islamic Studies and Social 

Sciences 3 (2): 258–70. https://doi.org/10.62083/w9wxxv67. 

Hidayatulloh, Taufik, Hijrah Saputra, and Theguh Saumantri. 2023. “Peran Pesantren 

Tarekat Roudhoh Al-Hikam Dalam Mengembangkan Tradisi Intelektual Islam 
Dan Moderasi Beragama Di Indonesia.” Dialog 46 (1): 38–52. 

https://doi.org/10.47655/dialog.v46i1.702. 

Iha Hamidah. 2023. “Internalisasi Pendidikan Agama Islam Dan Budi Pekerti Dalam 

Mengembangkan Sikap Moderasi Beragama Melalui Materi Toleransi Di SMA.” 

PIJAR: Jurnal Pendidikan Dan Pengajaran 1 (2): 235–46. 

https://doi.org/10.58540/pijar.v1i2.416. 

Jl, Suseil Mestaria. 2024. “IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMA MELALUI MATERI 

AJAR MENGHARGAI DALAM KEBERAGAMAN PADA PEMBELAJARAN 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM.” Journal of Primary Education (JPE) 4 (2): 61. 

https://doi.org/10.29300/jpe.v4i2.7343. 

Kariadi, Atman, Ahmad Khairul Nuzuli, and Winda Oktaviana. 2023. “KKN Moderasi 

Beragama: Membantu Guru Pendidikan Agama Islam Dalam Menyusun 

Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP) Kurikulum 2013.” Jurnal 

Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan 2 (1): 263–68. 

https://doi.org/10.31004/jerkin.v2i1.160. 

Malahayati, Putri, Indra Harahap, and Husna Sari Siregar. 2024. “Implementasi 

Moderasi Beragama Dalam Respon Agama Islam Dan Kristen Terhadap 

Modernitas.” ANWARUL 4 (1): 452–65. 

https://doi.org/10.58578/anwarul.v4i1.2674. 

Mas’ud, Mukhtar. 2025. “Implementasi Moderasi Beragama Bagi Dosen Dan 

Mahasiswa Program Studi Pendidikan Agama Islam IAIN Parepare.” SENTRI: 

Jurnal Riset Ilmiah 4 (7): 664–75. https://doi.org/10.55681/sentri.v4i7.4222. 

Mufidah, Intan. 2025. “MODERASI BERAGAMA: STUDI PEMIKIRAN PENDIDIKAN 

ISLAM SYAMSUL KURNIAWAN.” Jurnal Pendidikan, Kebudayaan Dan 

Keislaman 4 (1): 1–14. https://doi.org/10.24260/jpkk.v4i1.4106. 



 

 

 99 

Nyakcut, Zulkarnaini, and Mustamar Iqbal Siregar. 2025. “MODERASI BERAGAMA 

DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI INDONESIA PERSPEKTIF AL-QUR’AN 

DAN HADIS DALAM ERA GLOBALISASI.” EDUMULYA: Jurnal Pendidikan 

Agama Islam 2 (2): 1–26. https://doi.org/10.59166/edumulya.v2i2.265. 

Puspita Sari, Nina Ayu, M. Nasor, Rendra Nasrul Rifai, Esen Pramudya Utama, and 

Raicha Oktafiani. 2024. “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam 

Mengembangkan Kurikulum Pendidikan Agama Islam.” Journal on Education 

6 (4): 21687–98. https://doi.org/10.31004/joe.v6i4.6300. 

Sari, Devi Indah, Ahmad Darlis, Irma Sulistia Silaen, Ramadayanti Ramadayanti, and 

Aisyah Al Azizah Tanjung. 2023. “Moderasi Beragama Dalam Pendidikan 

Islam Di Indonesia.” Journal on Education 5 (2): 2202–21. 

https://doi.org/10.31004/joe.v5i2.873. 

Suprapto, Suprapto. 2020. “Integrasi Moderasi Beragama Dalam Pengembangan 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam.” EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan 

Agama Dan Keagamaan 18 (3): 355–68. 

https://doi.org/10.32729/edukasi.v18i3.750. 

Suryadi, Rudi Ahmad. 2022. “IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMA DALAM 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM.” Taklim : Jurnal Pendidikan Agama Islam 20 (1): 

1–12. https://doi.org/10.17509/tk.v20i1.43544. 

Yanto, Masti, Zeinal Abidin, St. Maizah, and Mahfida Inayati. 2023. “Tantangan 
Pendidikan Agama Islam Dan Moderasi Beragama Dalam Menghadapi 

Masyarakat Multikultural.” Pedagogika: Jurnal Ilmu-Ilmu Kependidikan 3 (2): 

252–57. https://doi.org/10.57251/ped.v3i2.1343. 

Yuyun Alfasius Tobondo. 2025. “Manajemen Pendidikan Agama Islam Dalam 

Membangun Moderasi Beragama Di Sekolah.” Jurnal Manajemen Dan 

Pendidikan Agama Islam 3 (3): 48–63. 

https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i3.1066. 

HILALLUDIN, H., & AKBAR, A. H. (2025). PENGARUH MODEL PEMBELAJARAN BLENDED 

LEARNING TERHADAP HASIL BELAJAR MAHASISWA DI PERGURUAN 

TINGGI. ABDUSSALAM: Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan Islam, 1(2), 181-188. 

Hilalludin, H., Sugari, D., Mustakfibillah, M., & Maryani, E. D. (2025). Peran Modal Sosial 

dalam Membangun Ketahanan Masyarakat pada Era Post-Pandemi. SciNusa: 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 1(03), 15-29 

Hilalludin, H., & Khaer, S. M. (2025). Dinamika Study Literatur Hadits Priode Kelisanan 

Hingga Digitalisasi. AL-MUSTAQBAL: Jurnal Agama Islam, 2(1), 189-201. 

Permadi, M. A. M., & Hilalludin, H. (2025). Reaktualisasi Hukum Islam Dalam Menjawab 

Tantangan Moderasi Beragama Di Era Globalisasi. IMANU: Jurnal Hukum dan 

Peradaban Islam, 1(03), 29-40. 

Haironi, A., Hilalludin, H., Atmaja, M. D. A. S., & Lawal, U. S. (2025). Orphan Education in 

the Perspective of the Qur’an and Educational Hadiths. Journal of Education and 

Islamic Studies, 1(1), 36-43. 

 

 

 


