AN-NURIYAH

JOURNAL OF ISLAMIC TECHNOLOGY
AND INFORMATICS EDUCATION

OPEN

AN-NURIYAH &

E-ISSN XXXX-XXXX

ACCESS P-ISSN XXXX-XXXX

Jurnal of Islamic Technology and Informatics Education

Vol. 1 No. 02 Tahun 2025 Page [73-84]

Lembut dalam Sikap, Damai dalam Ucapan: Refleksi
Pendidikan Islam dalam Q.S. Al-Furqan Ayat 63

INurul Nisa Selian 2Sarwadi Sulisno
12Sekolah Tinggi [lmu Tarbiyah Madani Yogyakarta, Indonesia
Email: nurulnisaselian@gmail.com

Abstrak

Ayat ini menegaskan pentingnya kelembutan dan kedamaian dalam perilaku seorang hamba
Allah yang sejati. Q.S. Al-Furgan ayat 63 menggambarkan karakter pendidik dan peserta didik
ideal dalam Islam, yaitu mereka yang berperilaku santun, rendah hati, serta mampu
merespons ketidaksopanan dengan ucapan yang menenangkan. Penelitian ini bertujuan untuk
menafsirkan nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam ayat tersebut dan
relevansinya terhadap pembentukan karakter peserta didik di era modern. Dengan
menggunakan pendekatan tafsir tematik (maudhu'i) dan analisis nilai tarbawiyah, ditemukan
tiga prinsip utama dalam ayat ini: (1) sikap lembut sebagai bentuk kebijaksanaan emosional,
(2) tutur kata damai sebagai sarana pendidikan moral, dan (3) ketenangan dalam menghadapi
konflik sebagai tanda kedewasaan spiritual. Nilai-nilai ini dapat menjadi dasar dalam
pengembangan model pendidikan Islam yang menekankan kasih sayang, keadaban, dan
keseimbangan diri.

Kata Kunci: Tarbiyah Qur'aniyah, Pendidikan Islam, Akhlakul Karimah, Kelembutan, Q.S. Al-
Furgan 63

Abstract

This verse emphasizes the importance of gentleness and peace as essential qualities of true
servants of Allah. Q.S. Al-Furgan verse 63 portrays the ideal character of both educators and
learners in Islamic education individuals who embody humility, politeness, and emotional
maturity, and who respond to hostility with calming and peaceful speech. This study aims to
explore the educational values embedded in this verse and examine their relevance to character
formation in contemporary Islamic education. Employing a thematic (maudhu’i) interpretation
approach combined with an analysis of tarbawiyah values, the study identifies three fundamental
principles: (1) gentleness as an expression of emotional wisdom, (2) peaceful speech as a medium
of moral education, and (3) composure in facing conflict as a sign of spiritual maturity. These
values provide a foundational framework for developing an Islamic educational model that
emphasizes compassion, ethical conduct, and inner balance in addressing modern educational
challenges.

Keywords: Qur’anic Education, Islamic Education, Moral Character, Gentleness, Q.S. Al-Furqan
63

73


mailto:nurulnisaselian@gmail.com

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam pada hakikatnya tidak hanya berfungsi sebagai
sarana transfer pengetahuan (ta‘lim), tetapi juga sebagai proses pembinaan
kepribadian dan pembentukan karakter yang utuh (tarbiyah dan ta’dib).
Orientasi utama pendidikan Islam adalah melahirkan insan yang tidak hanya
cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara emosional, kokoh secara
spiritual, serta mulia dalam akhlak. Dalam perspektif ini, pendidikan Islam
menempatkan nilai-nilai Qur’ani sebagai fondasi utama dalam membentuk
perilaku dan pola interaksi manusia, baik dalam kehidupan pribadi maupun

sosial (Jalil, 2025).

Namun, realitas pendidikan di era modern menunjukkan adanya
tantangan yang semakin kompleks dan multidimensional. Globalisasi,
digitalisasi, dan perkembangan teknologi informasi yang pesat membawa
dampak signifikan terhadap perilaku peserta didik. Di satu sisi, kemajuan ini
membuka akses pengetahuan yang luas, tetapi di sisi lain juga memunculkan
krisis moral yang ditandai dengan meningkatnya sikap agresif, rendahnya
toleransi, maraknya ujaran kebencian, serta melemahnya etika komunikasi di
lingkungan pendidikan. Peserta didik cenderung lebih reaktif, kurang mampu
mengendalikan emosi, dan mudah terprovokasi dalam menyikapi perbedaan.
Kondisi ini menunjukkan adanya ketimpangan antara pengembangan aspek

kognitif dengan pembinaan aspek afektif dan spiritual (Dinata & dkk, 2024).

Dalam menghadapi situasi tersebut, Al-Qur’an hadir sebagai sumber
nilai dan pedoman pendidikan yang komprehensif dan relevan lintas zaman.
Al-Qur'an tidak hanya memberikan prinsip-prinsip teologis, tetapi juga
menawarkan kerangka etik dan pedagogik yang dapat dijadikan rujukan

dalam membentuk karakter manusia. Salah satu ayat yang memiliki relevansi

74



kuat dengan pendidikan karakter adalah Q.S. Al-Furqan ayat 63, yang
menggambarkan ciri-ciri ‘ibadur-Rahman sebagai pribadi yang berjalan di
muka bumi dengan penuh kerendahan hati (hawnan) dan merespons
kebodohan, kekerasan, atau provokasi dengan ucapan yang damai (qaulan
salaman). Gambaran ini mencerminkan kepribadian ideal yang
mengintegrasikan kelembutan sikap, kebijaksanaan emosional, dan

kedewasaan spiritual (Ni'mah, 2025).

Dalam perspektif tarbawiyah, nilai kelembutan (rifq) yang terkandung
dalam ayat tersebut memiliki makna pedagogis yang mendalam. Kelembutan
bukanlah bentuk kelemahan, melainkan ekspresi dari kekuatan moral dan
pengendalian diri. Dalam konteks pendidikan, sikap lembut dari pendidik
maupun peserta didik berperan penting dalam menciptakan suasana belajar
yang aman, dialogis, dan humanis. Lingkungan pendidikan yang dibangun atas
dasar kasih sayang dan penghormatan akan lebih efektif dalam menanamkan
nilai-nilai moral dan membentuk akhlak mulia secara berkelanjutan (Attorsusi

& Supardi, 2025).

Selain itu, konsep tutur kata yang damai (qaulan salaman) mengandung
dimensi pendidikan komunikasi yang sangat relevan dengan kondisi
masyarakat modern. Ucapan yang menenangkan tidak hanya berfungsi
sebagai alat meredam konflik, tetapi juga sebagai media internalisasi nilai
etika dan spiritual. Dalam proses pendidikan, bahasa yang santun dan damai
menjadi sarana strategis untuk membangun kesadaran moral, menumbuhkan
empati, serta mengajarkan cara menyikapi perbedaan secara bijaksana.
Kemampuan merespons konflik dengan ketenangan juga mencerminkan
kedewasaan spiritual yang merupakan tujuan penting dalam pendidikan Islam

(Zulihi & dkk, 2025).

Sayangnya, praktik pendidikan kontemporer sering kali masih

berfokus pada pencapaian akademik, kedisiplinan formal, dan target evaluatif

75



yang bersifat kognitif. Aspek pembinaan akhlak, pengelolaan emosi, dan
ketenangan jiwa kerap diposisikan sebagai pelengkap, bukan sebagai inti dari
proses pendidikan. Padahal, pendidikan Islam menuntut integrasi yang
harmonis antara ilmu pengetahuan, penghayatan nilai, dan pembentukan
kepribadian. Tanpa keseimbangan ini, pendidikan berpotensi melahirkan
individu yang cerdas secara intelektual tetapi rapuh secara moral dan

emosional (Ningrum & Romadlon, 2022).

Oleh karena itu, kajian terhadap Q.S. Al-Furqan ayat 63 menjadi sangat
penting dan strategis dalam konteks pengembangan pendidikan Islam masa
kini. Ayat ini tidak hanya merepresentasikan nilai akhlak personal, tetapi juga
menawarkan paradigma pendidikan berbasis kelembutan, kedamaian, dan
keseimbangan spiritual. Melalui pendekatan tafsir tematik dan analisis nilai
tarbawiyah, penelitian ini berupaya menggali makna pedagogis yang
terkandung dalam ayat tersebut serta mengkontekstualisasikannya dalam

realitas pendidikan modern (Setiawan & Fahyuni, 2024).

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk
menafsirkan dan menganalisis nilai-nilai pendidikan Islam dalam Q.S. Al-
Furgan ayat 63 serta menjelaskan relevansinya terhadap pembentukan
karakter peserta didik. Diharapkan, kajian ini dapat memberikan kontribusi
konseptual dalam pengembangan model pendidikan Islam yang berorientasi
pada kelembutan sikap, kedamaian ucapan, dan kedewasaan spiritual sebagai
fondasi pembentukan insan berakhlakul karimah yang mampu hidup

harmonis di tengah dinamika kehidupan modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis
penelitian kepustakaan (library research). Desain penelitian yang digunakan
adalah tafsir tematik (maudhu’i) yang dipadukan dengan analisis nilai

tarbawiyah untuk mengkaji kandungan pendidikan Islam dalam Q.S. Al-

76



Furgan ayat 63. Pendekatan ini bertujuan menafsirkan makna ayat secara
mendalam serta mengidentifikasi nilai-nilai kelembutan sikap, kedamaian
ucapan, dan ketenangan spiritual sebagai prinsip pembentukan karakter

dalam pendidikan Islam (Astuti, 2020).

Sumber data penelitian terdiri atas data primer berupa Al-Qur’an dan
kitab-kitab tafsir klasik maupun kontemporer, serta data sekunder berupa
buku dan artikel jurnal yang relevan dengan kajian tafsir dan pendidikan
[slam. Data dikumpulkan melalui studi dokumentasi dan dianalisis
menggunakan analisis isi (content analysis) dengan tahapan pengelompokan,
penafsiran, dan penarikan kesimpulan secara deskriptif-analitis. Melalui
metode ini, penelitian diharapkan menghasilkan pemahaman komprehensif
mengenai nilai-nilai tarbawiyah dalam Q.S. Al-Furqan ayat 63 serta
relevansinya bagi pengembangan pendidikan Islam yang berorientasi pada

akhlakul karimah (Hilalludin Hilalludin & Siti Maslahatul Khaer, 2025).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Q.S. Al-Furqan Ayat 63 sebagai Paradigma Pendidikan Karakter Qur’ani

Hasil kajian menunjukkan bahwa Q.S. Al-Furqgan ayat 63 mengandung
paradigma pendidikan karakter yang bersifat integral dan holistik. Ayat ini
tidak hanya mendeskripsikan identitas spiritual ibadur-Rahman, tetapi juga
menawarkan kerangka normatif tentang bagaimana kepribadian manusia
ideal dibentuk melalui keseimbangan antara sikap, ucapan, dan pengendalian
diri. Dalam perspektif pendidikan Islam, karakter bukanlah hasil instan,
melainkan buah dari proses tarbiyah yang berkelanjutan dan berlandaskan

nilai ilahiyah (Muktisari & Hosna, 2025).

Frasa yamshiina ‘ala al-ardi hawnan menegaskan dimensi sikap
(attitude) dalam pendidikan, yaitu kerendahan hati, kesantunan, dan

kesadaran diri dalam berinteraksi dengan lingkungan. Konsep ini sejalan

77



dengan teori ta’dib yang dikemukakan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas,
bahwa pendidikan sejati adalah proses penanaman adab, yaitu kemampuan
menempatkan diri secara tepat dalam tatanan kehidupan. Dengan demikian,
pendidikan Islam tidak hanya membentuk kecerdasan kognitif, tetapi juga

membangun kesadaran etis dan spiritual peserta didik (Pratama & dkk, 2025).

Kelembutan Sikap (Rifq) sebagai Fondasi Pedagogi Islam

Temuan penelitian menunjukkan bahwa nilai kelembutan (rifq) dalam
ayat ini merupakan fondasi penting dalam pedagogi Islam. Kelembutan
mencerminkan kematangan emosi dan kestabilan kejiwaan yang sangat
dibutuhkan dalam proses pendidikan (Muhammad Arrafi Muzhaffar Permadi,
2025). Dalam teori psikologi pendidikan modern, konsep ini selaras dengan
kecerdasan emosional (emotional intelligence) yang menekankan kemampuan
individu dalam mengenali, mengelola, dan mengekspresikan emosi secara

konstruktif (Putri & dkk, 2025).

Dalam konteks pendidikan Islam, kelembutan sikap bukan sekadar
pendekatan metodologis, melainkan prinsip nilai yang berakar pada
spiritualitas. Pendidik yang menginternalisasi nilai rifg akan mampu
menjalankan perannya sebagai pembimbing (murabbi) yang penuh kasih
sayang, bukan sekadar pengajar (mu‘allim). Hal ini sejalan dengan konsep
rahmatan lil ‘alamin, di mana proses pendidikan menjadi sarana penyebaran
kasih sayang dan kemaslahatan. Lebih jauh, sikap lembut juga berfungsi
sebagai mekanisme preventif terhadap kekerasan simbolik maupun verbal
dalam pendidikan. Ketika kelembutan dijadikan prinsip utama, pendidikan
akan bergerak dari pola otoriter menuju pendekatan humanistik, di mana
peserta didik dipandang sebagai subjek yang memiliki potensi dan martabat

yang harus dihormati (Ismaniya & Rofiq, 2025).

78



Tutur Kata Damai (Qaulan Salaman) dan Pendidikan Komunikasi Etis

Hasil analisis terhadap frasa qali salaman menunjukkan bahwa Al-
Qur'an menempatkan komunikasi sebagai instrumen utama pendidikan
akhlak. Tutur kata damai bukan hanya respons pasif terhadap provokasi,
tetapi merupakan pilihan etis yang lahir dari kesadaran spiritual. Dalam teori
pendidikan moral, bahasa memiliki peran sentral dalam membentuk nilai,
sikap, dan pola pikir individu (Akbar & dkk, 2023). Dalam perspektif
pendidikan Islam, komunikasi yang damai berfungsi sebagai sarana
internalisasi nilai akhlakul karimah. Bahasa yang santun dan menenangkan
menjadi medium efektif untuk menanamkan empati, toleransi, dan sikap
saling menghormati. Hal ini sejalan dengan teori pembelajaran sosial (social
learning theory) yang menekankan bahwa perilaku moral dipelajari melalui

keteladanan dan interaksi sosial (Fikri et al., 2024).

Di era digital dan media sosial, nilai gaulan salaman menjadi semakin
relevan. Peserta didik hidup dalam ruang komunikasi yang luas namun minim
kontrol etis. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu menanamkan kesadaran
berbahasa sebagai bagian dari tanggung jawab moral dan spiritual. Dengan
menjadikan tutur kata damai sebagai prinsip pendidikan, sekolah dan lembaga
pendidikan Islam dapat berperan sebagai ruang pembentukan budaya

komunikasi yang beradab (F. Azizah et al., 2020).

Ketenangan dalam Menghadapi Konflik dan Kedewasaan Spiritual

Ayat ini juga menegaskan pentingnya ketenangan dalam menghadapi
konflik sebagai indikator kedewasaan spiritual. Hasil kajian menunjukkan
bahwa kemampuan merespons kebodohan atau provokasi dengan
ketenangan bukanlah sikap pasif, melainkan manifestasi dari kekuatan
spiritual dan penguasaan diri. Dalam konsep pendidikan Islam, hal ini
berkaitan erat dengan tazkiyatun nafs, yaitu proses penyucian jiwa yang

menjadi tujuan utama tarbiyah (Johansyah, 2025).

79



Secara teoritis, ketenangan jiwa selaras dengan konsep self-regulation
dalam psikologi pendidikan, yaitu kemampuan individu untuk mengontrol
dorongan emosional dan perilaku. Pendidikan Islam yang berlandaskan nilai
Q.S. Al-Furgan ayat 63 berupaya membentuk peserta didik yang tidak reaktif,
mampu berpikir jernih, dan memilih jalan damai dalam menyelesaikan
konflik. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya menghasilkan individu
yang kompetitif, tetapi juga pribadi yang bijaksana dan berimbang.
Ketenangan spiritual menjadi modal penting bagi peserta didik untuk
menghadapi dinamika kehidupan modern yang penuh tekanan dan konflik

nilai (Hasan & dkk, 2025).

Integrasi Nilai Q.S. Al-Furqan Ayat 63 dalam Pendidikan Islam

Kontemporer

Hasil pembahasan menunjukkan bahwa nilai kelembutan sikap,
kedamaian ucapan, dan ketenangan spiritual dalam Q.S. Al-Furqan ayat 63
memiliki implikasi strategis bagi pengembangan pendidikan Islam
kontemporer (Hilalludin Hilalludin, 2024). Pendidikan Islam perlu
mengintegrasikan nilai-nilai ini secara sistematis dalam kurikulum, metode
pembelajaran, dan budaya institusi pendidikan. Integrasi tersebut dapat
diwujudkan melalui pendekatan pembelajaran reflektif, keteladanan pendidik,
serta pembiasaan komunikasi etis di lingkungan pendidikan. Dengan
menjadikan ayat ini sebagai landasan tarbawiyah, pendidikan Islam
diharapkan mampu melahirkan generasi yang unggul secara intelektual,

matang secara emosional, dan kokoh secara spiritual (Najmi & dkk, 2023).

Pada akhirnya, Q.S. Al-Furqan ayat 63 tidak hanya relevan sebagai teks
normatif, tetapi juga sebagai paradigma pendidikan yang menuntun manusia
menuju akhlakul karimah. Pendidikan Islam yang berorientasi pada nilai-nilai
ini akan mampu menghadirkan insan yang lembut dalam sikap, damai dalam

ucapan, dan bijaksana dalam menghadapi realitas kehidupan, sehingga

80



berkontribusi nyata dalam membangun peradaban yang berkeadaban dan

berlandaskan nilai-nilai Qur’ani (B. A. Azizah & dkk, 2025).

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa
Q.S. Al-Furqan ayat 63 mengandung nilai-nilai pendidikan Islam yang
mendalam dan relevan untuk pengembangan pendidikan karakter di era
modern. Ayat ini menegaskan bahwa karakter ideal seorang muslim,
khususnya dalam konteks pendidikan, tidak hanya ditentukan oleh
penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga oleh kualitas sikap, cara
berkomunikasi, dan kemampuan mengendalikan diri. Sikap rendah hati,
kelembutan perilaku, serta tutur kata yang damai merupakan cerminan
kematangan emosional dan spiritual yang menjadi tujuan utama pendidikan

[slam.

Nilai kelembutan sikap (rifq) yang terkandung dalam ayat tersebut
berfungsi sebagai fondasi pedagogis dalam membangun relasi edukatif yang
humanis dan penuh kasih sayang. Kelembutan tidak menunjukkan kelemahan,
melainkan kekuatan moral yang lahir dari kebijaksanaan emosional dan
kedewasaan jiwa. Sementara itu, prinsip qaulan salaman menegaskan
pentingnya komunikasi etis dalam proses pendidikan sebagai sarana
internalisasi nilai akhlakul karimah, pembentukan empati, serta penguatan

budaya dialog dan toleransi di lingkungan pendidikan.

Selain itu, kemampuan merespons provokasi dengan ketenangan

menunjukkan tingkat kedewasaan spiritual yang tinggi dan menjadi indikator

81



keberhasilan proses tarbiyah. Pendidikan Islam yang berlandaskan nilai-nilai
Q.S. Al-Furgan ayat 63 berorientasi pada keseimbangan antara kecerdasan
intelektual, emosional, dan spiritual. Dengan mengintegrasikan nilai
kelembutan sikap, kedamaian ucapan, dan ketenangan jiwa ke dalam
kurikulum, metode pembelajaran, dan budaya pendidikan, pendidikan Islam
diharapkan mampu melahirkan generasi yang berakhlakul karimah,
berkepribadian matang, serta mampu menghadirkan kedamaian dan

kemaslahatan dalam kehidupan bermasyarakat dan berperadaban.

DAFTAR PUSTAKA

Akbar, I. T., & dkk. (2023). Implementasi Literasi Al-Qur'an dalam
Pembentukan Karakter Disiplin Peserta Didik. EDURELIGIA: Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 7(1).
https://doi.org/10.33650/edureligia.v7i1.5838

Astuti, A. K. (2020). Metode Penelitian Kuantitatif.

Attorsusi, S. M., & Supardi, E. (2025). Implementasi Pembelajaran 9 Pilar
Karakter dalam Pendidikan Islam. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam,

12(1). https://doi.org/10.30868/ei.v12i001.5593

Azizah, B. A., & dkk. (2025). Nilai-Nilai Pendidikan Karakter dalam Al-Qur’an.
Tarbiya Islamia, 13(2). https://doi.org/10.36815/tarbiya.v13i2.2860

Azizah, F., Setiabudi, D., & Alfath, A. (2020). Pendidikan Islam sebagai Fondasi
Pendidikan Karakter. QALAMUNA, 12(1).
https://doi.org/10.37680/galamuna.v12i01.214

Dinata, F. R, & dkk. (2024). Karakter Islam Refleksi untuk Pendidikan:
Karakter yang Harus Dimiliki Guru. Al-I'tibar: Jurnal Pendidikan Islam,
11(3). https://doi.org/10.30599//jpia.v11i3.3843

Fikri, A. F., Hilalludin, H., & Shafi, A. N. (2024). Orientasi Pendidikan Islam Pada
Perguruan Tinggi Berbasis Pesantren Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah

Madani Yogyakarta (STITMA). Journal of Creative Student Research, 2(4),

82



117-125.

Hasan, A. F, & dkk. (2025). Penguatan Pendidikan Karakter melalui
Pendidikan Agama I[slam. Tadibia Islamika, 2(2).
https://doi.org/10.28918/tadibia.v2i2.6261

Hilalludin Hilalludin. (2024). Great Dream of KH Ahmad Dahlan in the

Development of Islamic Education in Indonesia. 1(June), 123-133.

Hilalludin Hilalludin, & Siti Maslahatul Khaer. (2025). Dinamika Study
Literatur Hadits Priode Kelisanan Hingga Digitalisasi. AL-MUSTAQBAL:
Jurnal Agama Islam, 2(1), 189-201. https://doi.org/10.59841/al-
mustagbal.v2il.67

Ismaniya, F. Z., & Rofig, M. N. (2025). Strategi Guru PAI dalam Menanamkan
Nilai Akhlakul Karimah pada Generasi Z. DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam,
6(2). https://doi.org/10.58577 /dimar.v6i2.414

Jalil, M. (2025). Konsep Pendidikan Karakter dalam Perspektif Pendidikan
[slam di Indonesia. Jurnal At-Tarbiyyah, 10(1).
https://doi.org/10.54621 /jiaf.v10i1.49

Johansyah, J. (2025). Pendidikan Karakter dalam Islam: Kajian Metodologis.
Jurnal Ilmiah Islam Futura, 11(1). https://doi.org/10.22373/jiif.v11i1.63

Muhammad Arrafi Muzhaffar Permadi, W. K. S. H. (2025). Analisis
Pebandingan Sistem Pengajaran Pesantren Tradisional dan Modern di

Indonesia. Journal of Islamic Taransformation and Education

Management, 2 No.(1), 25-31.

Muktisari, F.,, & Hosna, R. (2025). Pembiasaan Pendidikan Karakter untuk
Meningkatkan Akhlakul Karimah Siswa. jurnal Educatio FKIP UNMA,
11(1). https://doi.org/10.31949/educatio.v11i1.12175

Najmi, N.,, & dkk. (2023). Pembelajaran Pendidikan Agama Islam dalam
Pembentukan Karakter Religius. Firdaus  Journal, 3(2).
https://doi.org/10.37134 /firdaus.vol3.2.8

83



Ni'mah, K. L. (2025). Revitalisasi Perilaku Akhlakul Karimah Siswa Melalui
Pendidikan Agama Islam. Paradigma, 31(2).
https://doi.org/10.33503 /paradigma.v31i2.1890

Ningrum, A. R,, & Romadlon, D. A. (2022). Nilai Pendidikan Islam dalam Surah
Al-Furqan Ayat 63-77. Indonesian Journal of Islamic Studies, 7.
https://doi.org/10.21070/ijis.v7i0.1609

Pratama, I. P, & dkk. (2025). Internalisasi Akhlakul Karimah melalui
Kurikulum Pendidikan Islam di Era Digital. Raudhah: Jurnal Tarbiyah
Islamiyah, 9(3). https://doi.org/10.48094 /raudhah.v9i3.791

Putri, U. A, & dkk. (2025). Akhlakul Karimah sebagai Pondasi Utama
Pendidikan [slam. JISPENDIORA, 4(2).
https://doi.org/10.56910/jispendiora.v4i2.2262

Setiawan, E. V, & Fahyuni, E. F. (2024). Metode Pembelajaran Al-Qur’an dalam
Pembentukan Karakter Moral Peserta Didik. Indonesian Journal of Islamic

Studies, 12(4). https://doi.org/10.21070/ijis.v12i4.1737

Zulihi, Z., & dkk. (2025). Pembiasaan Al-Akhlaq Al-Karimah melalui
Komunikasi Guru PAl. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 12(1).
https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.3947

84



