
   

                    

                                Vol. 1 No. 02 Tahun 2025  Page [73-84] 

73 
 

 

Lembut dalam Sikap, Damai dalam Ucapan: Refleksi 

Pendidikan Islam dalam Q.S. Al-Furqan Ayat 63 

 

1Nurul Nisa Selian 2Sarwadi Sulisno 
12Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Madani Yogyakarta, Indonesia  

Email:  nurulnisaselian@gmail.com  
 

Abstrak  

Ayat ini menegaskan pentingnya kelembutan dan kedamaian dalam perilaku seorang hamba 
Allah yang sejati. Q.S. Al-Furqan ayat 63 menggambarkan karakter pendidik dan peserta didik 
ideal dalam Islam, yaitu mereka yang berperilaku santun, rendah hati, serta mampu 
merespons ketidaksopanan dengan ucapan yang menenangkan. Penelitian ini bertujuan untuk 
menafsirkan nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam ayat tersebut dan 
relevansinya terhadap pembentukan karakter peserta didik di era modern. Dengan 
menggunakan pendekatan tafsir tematik (maudhu'i) dan analisis nilai tarbawiyah, ditemukan 
tiga prinsip utama dalam ayat ini: (1) sikap lembut sebagai bentuk kebijaksanaan emosional, 
(2) tutur kata damai sebagai sarana pendidikan moral, dan (3) ketenangan dalam menghadapi 
konflik sebagai tanda kedewasaan spiritual. Nilai-nilai ini dapat menjadi dasar dalam 
pengembangan model pendidikan Islam yang menekankan kasih sayang, keadaban, dan 
keseimbangan diri. 

Kata Kunci: Tarbiyah Qur'aniyah, Pendidikan Islam, Akhlakul Karimah, Kelembutan, Q.S. Al-
Furqan 63 

Abstract  

This verse emphasizes the importance of gentleness and peace as essential qualities of true 
servants of Allah. Q.S. Al-Furqan verse 63 portrays the ideal character of both educators and 
learners in Islamic education individuals who embody humility, politeness, and emotional 
maturity, and who respond to hostility with calming and peaceful speech. This study aims to 
explore the educational values embedded in this verse and examine their relevance to character 
formation in contemporary Islamic education. Employing a thematic (maudhu’i) interpretation 
approach combined with an analysis of tarbawiyah values, the study identifies three fundamental 
principles: (1) gentleness as an expression of emotional wisdom, (2) peaceful speech as a medium 
of moral education, and (3) composure in facing conflict as a sign of spiritual maturity. These 
values provide a foundational framework for developing an Islamic educational model that 
emphasizes compassion, ethical conduct, and inner balance in addressing modern educational 
challenges. 

Keywords: Qur’anic Education, Islamic Education, Moral Character, Gentleness, Q.S. Al-Furqan 
63 

mailto:nurulnisaselian@gmail.com


 

 

74 
 

 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam pada hakikatnya tidak hanya berfungsi sebagai 

sarana transfer pengetahuan (ta‘līm), tetapi juga sebagai proses pembinaan 

kepribadian dan pembentukan karakter yang utuh (tarbiyah dan ta’dīb). 

Orientasi utama pendidikan Islam adalah melahirkan insan yang tidak hanya 

cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara emosional, kokoh secara 

spiritual, serta mulia dalam akhlak. Dalam perspektif ini, pendidikan Islam 

menempatkan nilai-nilai Qur’ani sebagai fondasi utama dalam membentuk 

perilaku dan pola interaksi manusia, baik dalam kehidupan pribadi maupun 

sosial (Jalil, 2025). 

Namun, realitas pendidikan di era modern menunjukkan adanya 

tantangan yang semakin kompleks dan multidimensional. Globalisasi, 

digitalisasi, dan perkembangan teknologi informasi yang pesat membawa 

dampak signifikan terhadap perilaku peserta didik. Di satu sisi, kemajuan ini 

membuka akses pengetahuan yang luas, tetapi di sisi lain juga memunculkan 

krisis moral yang ditandai dengan meningkatnya sikap agresif, rendahnya 

toleransi, maraknya ujaran kebencian, serta melemahnya etika komunikasi di 

lingkungan pendidikan. Peserta didik cenderung lebih reaktif, kurang mampu 

mengendalikan emosi, dan mudah terprovokasi dalam menyikapi perbedaan. 

Kondisi ini menunjukkan adanya ketimpangan antara pengembangan aspek 

kognitif dengan pembinaan aspek afektif dan spiritual (Dinata & dkk, 2024). 

Dalam menghadapi situasi tersebut, Al-Qur’an hadir sebagai sumber 

nilai dan pedoman pendidikan yang komprehensif dan relevan lintas zaman. 

Al-Qur’an tidak hanya memberikan prinsip-prinsip teologis, tetapi juga 

menawarkan kerangka etik dan pedagogik yang dapat dijadikan rujukan 

dalam membentuk karakter manusia. Salah satu ayat yang memiliki relevansi 



 

 

75 
 

kuat dengan pendidikan karakter adalah Q.S. Al-Furqan ayat 63, yang 

menggambarkan ciri-ciri ‘ibādur-Raḥmān sebagai pribadi yang berjalan di 

muka bumi dengan penuh kerendahan hati (hawnan) dan merespons 

kebodohan, kekerasan, atau provokasi dengan ucapan yang damai (qaulan 

salāman). Gambaran ini mencerminkan kepribadian ideal yang 

mengintegrasikan kelembutan sikap, kebijaksanaan emosional, dan 

kedewasaan spiritual (Ni’mah, 2025). 

Dalam perspektif tarbawiyah, nilai kelembutan (rifq) yang terkandung 

dalam ayat tersebut memiliki makna pedagogis yang mendalam. Kelembutan 

bukanlah bentuk kelemahan, melainkan ekspresi dari kekuatan moral dan 

pengendalian diri. Dalam konteks pendidikan, sikap lembut dari pendidik 

maupun peserta didik berperan penting dalam menciptakan suasana belajar 

yang aman, dialogis, dan humanis. Lingkungan pendidikan yang dibangun atas 

dasar kasih sayang dan penghormatan akan lebih efektif dalam menanamkan 

nilai-nilai moral dan membentuk akhlak mulia secara berkelanjutan (Attorsusi 

& Supardi, 2025). 

Selain itu, konsep tutur kata yang damai (qaulan salāman) mengandung 

dimensi pendidikan komunikasi yang sangat relevan dengan kondisi 

masyarakat modern. Ucapan yang menenangkan tidak hanya berfungsi 

sebagai alat meredam konflik, tetapi juga sebagai media internalisasi nilai 

etika dan spiritual. Dalam proses pendidikan, bahasa yang santun dan damai 

menjadi sarana strategis untuk membangun kesadaran moral, menumbuhkan 

empati, serta mengajarkan cara menyikapi perbedaan secara bijaksana. 

Kemampuan merespons konflik dengan ketenangan juga mencerminkan 

kedewasaan spiritual yang merupakan tujuan penting dalam pendidikan Islam 

(Zulihi & dkk, 2025). 

Sayangnya, praktik pendidikan kontemporer sering kali masih 

berfokus pada pencapaian akademik, kedisiplinan formal, dan target evaluatif 



 

 

76 
 

yang bersifat kognitif. Aspek pembinaan akhlak, pengelolaan emosi, dan 

ketenangan jiwa kerap diposisikan sebagai pelengkap, bukan sebagai inti dari 

proses pendidikan. Padahal, pendidikan Islam menuntut integrasi yang 

harmonis antara ilmu pengetahuan, penghayatan nilai, dan pembentukan 

kepribadian. Tanpa keseimbangan ini, pendidikan berpotensi melahirkan 

individu yang cerdas secara intelektual tetapi rapuh secara moral dan 

emosional (Ningrum & Romadlon, 2022). 

Oleh karena itu, kajian terhadap Q.S. Al-Furqan ayat 63 menjadi sangat 

penting dan strategis dalam konteks pengembangan pendidikan Islam masa 

kini. Ayat ini tidak hanya merepresentasikan nilai akhlak personal, tetapi juga 

menawarkan paradigma pendidikan berbasis kelembutan, kedamaian, dan 

keseimbangan spiritual. Melalui pendekatan tafsir tematik dan analisis nilai 

tarbawiyah, penelitian ini berupaya menggali makna pedagogis yang 

terkandung dalam ayat tersebut serta mengkontekstualisasikannya dalam 

realitas pendidikan modern (Setiawan & Fahyuni, 2024). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk 

menafsirkan dan menganalisis nilai-nilai pendidikan Islam dalam Q.S. Al-

Furqan ayat 63 serta menjelaskan relevansinya terhadap pembentukan 

karakter peserta didik. Diharapkan, kajian ini dapat memberikan kontribusi 

konseptual dalam pengembangan model pendidikan Islam yang berorientasi 

pada kelembutan sikap, kedamaian ucapan, dan kedewasaan spiritual sebagai 

fondasi pembentukan insan berakhlakul karimah yang mampu hidup 

harmonis di tengah dinamika kehidupan modern. 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis 

penelitian kepustakaan (library research). Desain penelitian yang digunakan 

adalah tafsir tematik (maudhu’i) yang dipadukan dengan analisis nilai 

tarbawiyah untuk mengkaji kandungan pendidikan Islam dalam Q.S. Al-



 

 

77 
 

Furqan ayat 63. Pendekatan ini bertujuan menafsirkan makna ayat secara 

mendalam serta mengidentifikasi nilai-nilai kelembutan sikap, kedamaian 

ucapan, dan ketenangan spiritual sebagai prinsip pembentukan karakter 

dalam pendidikan Islam (Astuti, 2020). 

Sumber data penelitian terdiri atas data primer berupa Al-Qur’an dan 

kitab-kitab tafsir klasik maupun kontemporer, serta data sekunder berupa 

buku dan artikel jurnal yang relevan dengan kajian tafsir dan pendidikan 

Islam. Data dikumpulkan melalui studi dokumentasi dan dianalisis 

menggunakan analisis isi (content analysis) dengan tahapan pengelompokan, 

penafsiran, dan penarikan kesimpulan secara deskriptif-analitis. Melalui 

metode ini, penelitian diharapkan menghasilkan pemahaman komprehensif 

mengenai nilai-nilai tarbawiyah dalam Q.S. Al-Furqan ayat 63 serta 

relevansinya bagi pengembangan pendidikan Islam yang berorientasi pada 

akhlakul karimah (Hilalludin Hilalludin & Siti Maslahatul Khaer, 2025). 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Q.S. Al-Furqan Ayat 63 sebagai Paradigma Pendidikan Karakter Qur’ani 

Hasil kajian menunjukkan bahwa Q.S. Al-Furqan ayat 63 mengandung 

paradigma pendidikan karakter yang bersifat integral dan holistik. Ayat ini 

tidak hanya mendeskripsikan identitas spiritual ‘ibādur-Raḥmān, tetapi juga 

menawarkan kerangka normatif tentang bagaimana kepribadian manusia 

ideal dibentuk melalui keseimbangan antara sikap, ucapan, dan pengendalian 

diri. Dalam perspektif pendidikan Islam, karakter bukanlah hasil instan, 

melainkan buah dari proses tarbiyah yang berkelanjutan dan berlandaskan 

nilai ilahiyah (Muktisari & Hosna, 2025). 

Frasa yamshūna ‘alā al-arḍi hawnan menegaskan dimensi sikap 

(attitude) dalam pendidikan, yaitu kerendahan hati, kesantunan, dan 

kesadaran diri dalam berinteraksi dengan lingkungan. Konsep ini sejalan 



 

 

78 
 

dengan teori ta’dīb yang dikemukakan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas, 

bahwa pendidikan sejati adalah proses penanaman adab, yaitu kemampuan 

menempatkan diri secara tepat dalam tatanan kehidupan. Dengan demikian, 

pendidikan Islam tidak hanya membentuk kecerdasan kognitif, tetapi juga 

membangun kesadaran etis dan spiritual peserta didik (Pratama & dkk, 2025). 

Kelembutan Sikap (Rifq) sebagai Fondasi Pedagogi Islam 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa nilai kelembutan (rifq) dalam 

ayat ini merupakan fondasi penting dalam pedagogi Islam. Kelembutan 

mencerminkan kematangan emosi dan kestabilan kejiwaan yang sangat 

dibutuhkan dalam proses pendidikan (Muhammad Arrafi Muzhaffar Permadi, 

2025). Dalam teori psikologi pendidikan modern, konsep ini selaras dengan 

kecerdasan emosional (emotional intelligence) yang menekankan kemampuan 

individu dalam mengenali, mengelola, dan mengekspresikan emosi secara 

konstruktif (Putri & dkk, 2025). 

Dalam konteks pendidikan Islam, kelembutan sikap bukan sekadar 

pendekatan metodologis, melainkan prinsip nilai yang berakar pada 

spiritualitas. Pendidik yang menginternalisasi nilai rifq akan mampu 

menjalankan perannya sebagai pembimbing (murabbi) yang penuh kasih 

sayang, bukan sekadar pengajar (mu‘allim). Hal ini sejalan dengan konsep 

rahmatan lil ‘ālamīn, di mana proses pendidikan menjadi sarana penyebaran 

kasih sayang dan kemaslahatan. Lebih jauh, sikap lembut juga berfungsi 

sebagai mekanisme preventif terhadap kekerasan simbolik maupun verbal 

dalam pendidikan. Ketika kelembutan dijadikan prinsip utama, pendidikan 

akan bergerak dari pola otoriter menuju pendekatan humanistik, di mana 

peserta didik dipandang sebagai subjek yang memiliki potensi dan martabat 

yang harus dihormati (Ismaniya & Rofiq, 2025). 

 



 

 

79 
 

Tutur Kata Damai (Qaulan Salāman) dan Pendidikan Komunikasi Etis 

Hasil analisis terhadap frasa qālū salāman menunjukkan bahwa Al-

Qur’an menempatkan komunikasi sebagai instrumen utama pendidikan 

akhlak. Tutur kata damai bukan hanya respons pasif terhadap provokasi, 

tetapi merupakan pilihan etis yang lahir dari kesadaran spiritual. Dalam teori 

pendidikan moral, bahasa memiliki peran sentral dalam membentuk nilai, 

sikap, dan pola pikir individu (Akbar & dkk, 2023). Dalam perspektif 

pendidikan Islam, komunikasi yang damai berfungsi sebagai sarana 

internalisasi nilai akhlakul karimah. Bahasa yang santun dan menenangkan 

menjadi medium efektif untuk menanamkan empati, toleransi, dan sikap 

saling menghormati. Hal ini sejalan dengan teori pembelajaran sosial (social 

learning theory) yang menekankan bahwa perilaku moral dipelajari melalui 

keteladanan dan interaksi sosial (Fikri et al., 2024). 

Di era digital dan media sosial, nilai qaulan salāman menjadi semakin 

relevan. Peserta didik hidup dalam ruang komunikasi yang luas namun minim 

kontrol etis. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu menanamkan kesadaran 

berbahasa sebagai bagian dari tanggung jawab moral dan spiritual. Dengan 

menjadikan tutur kata damai sebagai prinsip pendidikan, sekolah dan lembaga 

pendidikan Islam dapat berperan sebagai ruang pembentukan budaya 

komunikasi yang beradab (F. Azizah et al., 2020). 

Ketenangan dalam Menghadapi Konflik dan Kedewasaan Spiritual 

Ayat ini juga menegaskan pentingnya ketenangan dalam menghadapi 

konflik sebagai indikator kedewasaan spiritual. Hasil kajian menunjukkan 

bahwa kemampuan merespons kebodohan atau provokasi dengan 

ketenangan bukanlah sikap pasif, melainkan manifestasi dari kekuatan 

spiritual dan penguasaan diri. Dalam konsep pendidikan Islam, hal ini 

berkaitan erat dengan tazkiyatun nafs, yaitu proses penyucian jiwa yang 

menjadi tujuan utama tarbiyah (Johansyah, 2025). 



 

 

80 
 

Secara teoritis, ketenangan jiwa selaras dengan konsep self-regulation 

dalam psikologi pendidikan, yaitu kemampuan individu untuk mengontrol 

dorongan emosional dan perilaku. Pendidikan Islam yang berlandaskan nilai 

Q.S. Al-Furqan ayat 63 berupaya membentuk peserta didik yang tidak reaktif, 

mampu berpikir jernih, dan memilih jalan damai dalam menyelesaikan 

konflik. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya menghasilkan individu 

yang kompetitif, tetapi juga pribadi yang bijaksana dan berimbang. 

Ketenangan spiritual menjadi modal penting bagi peserta didik untuk 

menghadapi dinamika kehidupan modern yang penuh tekanan dan konflik 

nilai (Hasan & dkk, 2025). 

Integrasi Nilai Q.S. Al-Furqan Ayat 63 dalam Pendidikan Islam 

Kontemporer 

Hasil pembahasan menunjukkan bahwa nilai kelembutan sikap, 

kedamaian ucapan, dan ketenangan spiritual dalam Q.S. Al-Furqan ayat 63 

memiliki implikasi strategis bagi pengembangan pendidikan Islam 

kontemporer (Hilalludin Hilalludin, 2024). Pendidikan Islam perlu 

mengintegrasikan nilai-nilai ini secara sistematis dalam kurikulum, metode 

pembelajaran, dan budaya institusi pendidikan. Integrasi tersebut dapat 

diwujudkan melalui pendekatan pembelajaran reflektif, keteladanan pendidik, 

serta pembiasaan komunikasi etis di lingkungan pendidikan. Dengan 

menjadikan ayat ini sebagai landasan tarbawiyah, pendidikan Islam 

diharapkan mampu melahirkan generasi yang unggul secara intelektual, 

matang secara emosional, dan kokoh secara spiritual (Najmi & dkk, 2023). 

Pada akhirnya, Q.S. Al-Furqan ayat 63 tidak hanya relevan sebagai teks 

normatif, tetapi juga sebagai paradigma pendidikan yang menuntun manusia 

menuju akhlakul karimah. Pendidikan Islam yang berorientasi pada nilai-nilai 

ini akan mampu menghadirkan insan yang lembut dalam sikap, damai dalam 

ucapan, dan bijaksana dalam menghadapi realitas kehidupan, sehingga 



 

 

81 
 

berkontribusi nyata dalam membangun peradaban yang berkeadaban dan 

berlandaskan nilai-nilai Qur’ani (B. A. Azizah & dkk, 2025). 

 

. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa 

Q.S. Al-Furqan ayat 63 mengandung nilai-nilai pendidikan Islam yang 

mendalam dan relevan untuk pengembangan pendidikan karakter di era 

modern. Ayat ini menegaskan bahwa karakter ideal seorang muslim, 

khususnya dalam konteks pendidikan, tidak hanya ditentukan oleh 

penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga oleh kualitas sikap, cara 

berkomunikasi, dan kemampuan mengendalikan diri. Sikap rendah hati, 

kelembutan perilaku, serta tutur kata yang damai merupakan cerminan 

kematangan emosional dan spiritual yang menjadi tujuan utama pendidikan 

Islam. 

Nilai kelembutan sikap (rifq) yang terkandung dalam ayat tersebut 

berfungsi sebagai fondasi pedagogis dalam membangun relasi edukatif yang 

humanis dan penuh kasih sayang. Kelembutan tidak menunjukkan kelemahan, 

melainkan kekuatan moral yang lahir dari kebijaksanaan emosional dan 

kedewasaan jiwa. Sementara itu, prinsip qaulan salāman menegaskan 

pentingnya komunikasi etis dalam proses pendidikan sebagai sarana 

internalisasi nilai akhlakul karimah, pembentukan empati, serta penguatan 

budaya dialog dan toleransi di lingkungan pendidikan.  

Selain itu, kemampuan merespons provokasi dengan ketenangan 

menunjukkan tingkat kedewasaan spiritual yang tinggi dan menjadi indikator 



 

 

82 
 

keberhasilan proses tarbiyah. Pendidikan Islam yang berlandaskan nilai-nilai 

Q.S. Al-Furqan ayat 63 berorientasi pada keseimbangan antara kecerdasan 

intelektual, emosional, dan spiritual. Dengan mengintegrasikan nilai 

kelembutan sikap, kedamaian ucapan, dan ketenangan jiwa ke dalam 

kurikulum, metode pembelajaran, dan budaya pendidikan, pendidikan Islam 

diharapkan mampu melahirkan generasi yang berakhlakul karimah, 

berkepribadian matang, serta mampu menghadirkan kedamaian dan 

kemaslahatan dalam kehidupan bermasyarakat dan berperadaban. 

DAFTAR PUSTAKA  

Akbar, I. T., & dkk. (2023). Implementasi Literasi Al-Qur’an dalam 

Pembentukan Karakter Disiplin Peserta Didik. EDURELIGIA: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 7(1). 

https://doi.org/10.33650/edureligia.v7i1.5838 

Astuti, A. K. (2020). Metode Penelitian Kuantitatif. 

Attorsusi, S. M., & Supardi, E. (2025). Implementasi Pembelajaran 9 Pilar 

Karakter dalam Pendidikan Islam. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 

12(1). https://doi.org/10.30868/ei.v12i001.5593 

Azizah, B. A., & dkk. (2025). Nilai-Nilai Pendidikan Karakter dalam Al-Qur’an. 

Tarbiya Islamia, 13(2). https://doi.org/10.36815/tarbiya.v13i2.2860 

Azizah, F., Setiabudi, D., & Alfath, A. (2020). Pendidikan Islam sebagai Fondasi 

Pendidikan Karakter. QALAMUNA, 12(1). 

https://doi.org/10.37680/qalamuna.v12i01.214 

Dinata, F. R., & dkk. (2024). Karakter Islam Refleksi untuk Pendidikan: 

Karakter yang Harus Dimiliki Guru. Al-I’tibar: Jurnal Pendidikan Islam, 

11(3). https://doi.org/10.30599/jpia.v11i3.3843 

Fikri, A. F., Hilalludin, H., & Shafi, A. N. (2024). Orientasi Pendidikan Islam Pada 

Perguruan Tinggi Berbasis Pesantren Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah 

Madani Yogyakarta (STITMA). Journal of Creative Student Research, 2(4), 



 

 

83 
 

117–125. 

Hasan, A. F., & dkk. (2025). Penguatan Pendidikan Karakter melalui 

Pendidikan Agama Islam. Tadibia Islamika, 2(2). 

https://doi.org/10.28918/tadibia.v2i2.6261 

Hilalludin Hilalludin. (2024). Great Dream of KH Ahmad Dahlan in the 

Development of Islamic Education in Indonesia. 1(June), 123–133. 

Hilalludin Hilalludin, & Siti Maslahatul Khaer. (2025). Dinamika Study 

Literatur Hadits Priode Kelisanan Hingga Digitalisasi. AL-MUSTAQBAL: 

Jurnal Agama Islam, 2(1), 189–201. https://doi.org/10.59841/al-

mustaqbal.v2i1.67 

Ismaniya, F. Z., & Rofiq, M. N. (2025). Strategi Guru PAI dalam Menanamkan 

Nilai Akhlakul Karimah pada Generasi Z. DIMAR: Jurnal Pendidikan Islam, 

6(2). https://doi.org/10.58577/dimar.v6i2.414 

Jalil, M. (2025). Konsep Pendidikan Karakter dalam Perspektif Pendidikan 

Islam di Indonesia. Jurnal At-Tarbiyyah, 10(1). 

https://doi.org/10.54621/jiaf.v10i1.49 

Johansyah, J. (2025). Pendidikan Karakter dalam Islam: Kajian Metodologis. 

Jurnal Ilmiah Islam Futura, 11(1). https://doi.org/10.22373/jiif.v11i1.63 

Muhammad Arrafi Muzhaffar Permadi, W. K. S. H. (2025). Analisis 

Pebandingan Sistem Pengajaran Pesantren  Tradisional dan Modern di 

Indonesia. Journal of Islamic Taransformation and Education 

Management, 2 No.(1), 25–31. 

Muktisari, F., & Hosna, R. (2025). Pembiasaan Pendidikan Karakter untuk 

Meningkatkan Akhlakul Karimah Siswa. Jurnal Educatio FKIP UNMA, 

11(1). https://doi.org/10.31949/educatio.v11i1.12175 

Najmi, N., & dkk. (2023). Pembelajaran Pendidikan Agama Islam dalam 

Pembentukan Karakter Religius. Firdaus Journal, 3(2). 

https://doi.org/10.37134/firdaus.vol3.2.8 



 

 

84 
 

Ni’mah, K. L. (2025). Revitalisasi Perilaku Akhlakul Karimah Siswa Melalui 

Pendidikan Agama Islam. Paradigma, 31(2). 

https://doi.org/10.33503/paradigma.v31i2.1890 

Ningrum, A. R., & Romadlon, D. A. (2022). Nilai Pendidikan Islam dalam Surah 

Al-Furqan Ayat 63–77. Indonesian Journal of Islamic Studies, 7. 

https://doi.org/10.21070/ijis.v7i0.1609 

Pratama, I. P., & dkk. (2025). Internalisasi Akhlakul Karimah melalui 

Kurikulum Pendidikan Islam di Era Digital. Raudhah: Jurnal Tarbiyah 

Islamiyah, 9(3). https://doi.org/10.48094/raudhah.v9i3.791 

Putri, U. A., & dkk. (2025). Akhlakul Karimah sebagai Pondasi Utama 

Pendidikan Islam. JISPENDIORA, 4(2). 

https://doi.org/10.56910/jispendiora.v4i2.2262 

Setiawan, E. V, & Fahyuni, E. F. (2024). Metode Pembelajaran Al-Qur’an dalam 

Pembentukan Karakter Moral Peserta Didik. Indonesian Journal of Islamic 

Studies, 12(4). https://doi.org/10.21070/ijis.v12i4.1737 

Zulihi, Z., & dkk. (2025). Pembiasaan Al-Akhlaq Al-Karimah melalui 

Komunikasi Guru PAI. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 12(1). 

https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.3947 

 

 


