
   

                    

                          Vol. 1 No. 2 Tahun 2025  Page [172-187] 

172 
 

 

Telaah Epistemologis atas Kritik al-Dzahabi terhadap Tafsir 

Ibn ‘Arabi 

 

Moh. Shofyan Saurie 

Universitas PTIQ, Jakarta, Indonesia 

Email: shofyanmilka@gmail.com  

 

Abstrak  

Artikel ini mengkaji hubungan antara positivisme, objektivitas pengetahuan, dan tafsir sufistik 

melalui telaah epistemologis atas kritik al-Dzahabi terhadap tafsir Ibn ‘Arabi. Permasalahan 

utama penelitian ini adalah ketegangan epistemologis antara klaim objektivitas tafsir berbasis 

riwayat dan rasionalitas dengan subjektivitas pengalaman mistik dalam tafsir sufistik. 

Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode hermeneutika filosofis untuk 

menelusuri asumsi dasar dan kerangka epistemik kedua pandangan tersebut. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa al-Dzahabi dan positivisme sama-sama menolak dominasi subjektivitas, 

namun bertolak dari landasan epistemologis yang berbeda: positivisme menekankan 

empirisme, sedangkan al-Dzahabi menekankan otoritas teks wahyu. Kajian ini menegaskan 

pentingnya integrasi antara objektivitas rasional dan kedalaman spiritual dalam 

pengembangan epistemologi tafsir Islam yang holistik dan seimbang. 

Kata kunci: Positivisme; Objektivitas; Tafsir Sufistik; al-Dzahabi; Ibn ‘Arabi 

Abstract  

This article examines the relationship between positivism, the objectivity of knowledge, and Sufi 
interpretation through an epistemological study of al-Dhahabi’s critique of Ibn ‘Arabi’s exegesis. 
The central problem addressed is the epistemological tension between the claim of objectivity in 
Qur’anic interpretation and the subjectivity of mystical experience. Positivism, as a modern 
paradigm, emphasizes empirical and measurable knowledge, whereas Ibn ‘Arabi’s Sufi exegesis 
is grounded in spiritual intuition and inner experience. Al-Dhahabi, in his effort to preserve the 
authenticity of Qur’anic interpretation, criticizes Ibn ‘Arabi’s approach for deviating from the 
principles of tradition- and reason-based exegesis. Employing a qualitative approach with a 
philosophical hermeneutic method, this study explores the epistemological foundations 
underlying both perspectives. The findings reveal that al-Dhahabi and positivism share a similar 
stance in rejecting excessive subjectivity, yet arise from distinct epistemological frameworks: 
positivism relies on empiricism, while al-Dhahabi rests on the authority of revelation and textual 
rationality. This study offers a novel contribution by proposing an integrative model that 
harmonizes rational objectivity and spiritual depth, paving the way for a holistic and balanced 
Islamic epistemology of interpretation. 

Keywords: Positivism; Objectivity; Sufi Exegesis; al-Dhahabi; Ibn ‘Arabi 

mailto:shofyanmilka@gmail.com


 

 

173 
 

PENDAHULUAN 

 Hubungan antara epistemologi dan penafsiran al-Qur’an telah lama 

menjadi pusat perhatian dalam khazanah intelektual Islam, terutama dalam 

membahas ketegangan antara objektivitas rasional dan subjektivitas spiritual. 

Positivisme modern, sebagai paradigma filsafat yang muncul dari pemikiran 

Eropa abad ke-19, menegaskan bahwa pengetahuan yang sah hanyalah yang 

dapat diverifikasi secara empiris, sehingga menyingkirkan dimensi metafisis 

dan intuitif dari wilayah epistemik. Sebaliknya, tradisi intelektual Islam yang 

secara mendalam terwakili oleh pemikiran sufi seperti Ibn ‘Arabi, menegaskan 

bahwa kebenaran (ḥaqīqah) dapat ditangkap melalui akal (‘aql) dan hati 

(qalb), di mana persepsi tidak berhenti pada pengalaman inderawi, melainkan 

berpartisipasi dalam realitas Ilahi (Hidayatulloh et al. 2025).  

Perbedaan epistemologis antara positivisme dan pemikiran sufistik 

memunculkan persoalan penting tentang bagaimana pengetahuan dan tafsir 

dilegitimasi dalam konteks wahyu. Muzaffar Iqbal berpendapat bahwa 

positivisme telah menciptakan “monopoli makna,” yang membatasi ruang 

pencarian kebenaran hanya pada hal-hal yang dapat diverifikasi secara 

empiris, sambil menyingkirkan dimensi spiritual dan metafisis dari ranah 

keilmuan. Namun, hermeneutika Ibn ‘Arabi justru menawarkan visi 

epistemologis yang berlawanan: wahyu Ilahi (waḥy) hanya dapat dipahami 

secara utuh melalui proses penyingkapan batin (kashf) dan disiplin spiritual 

(Zulaiha et al. 2025).  

Perbedaan ini menunjukkan pentingnya meninjau kembali asumsi-

asumsi epistemologis yang menjadi dasar metodologi tafsir modern. 

Epistemologi Islam klasik, sebagaimana dijelaskan oleh Seyyed Hossein Nasr 

dan Osman Bakar, tidak pernah memisahkan yang empiris dari yang spiritual, 

tetapi memandang keduanya sebagai dimensi yang saling melengkapi dari 

satu kebenaran yang utuh. Karena itu, penekanan positivisme pada 

objektivitas metodologis menjadi terbatas ketika berhadapan dengan teks-



 

 

174 
 

teks suci yang memiliki lapisan makna yang lahiriah (ẓāhir) dan batiniah 

(bāṭin) (Hayat et al. 2025).  

Dalam konteks ini, kritik al-Dzahabi terhadap tafsir Ibn ‘Arabi 

memperoleh relevansi baru. Melalui karya monumentalnya al-Tafsīr wa al-

Mufassirūn, al-Dzahabi membela model tafsir yang berlandaskan riwayat 

(riwāyah) dan rasionalitas kebahasaan, sekaligus memperingatkan bahaya 

subjektivitas berlebihan dalam tafsir sufistik. Posisi ini merepresentasikan 

upaya mempertahankan objektivitas ilmiah yang, meski berakar pada teologi, 

memiliki kesamaan metodologis dengan etos positivistik (Wahyudi 2025).  

Namun sebagaimana dicatat oleh Niyazi Gökkir, hermeneutika al-

Qur’an kontemporer harus berupaya menyeimbangkan dua kutub ekstrem: 

reduksi positivistik yang membatasi makna pada fakta historis, dan ekspansi 

sufistik yang meluaskan makna hingga ranah simbolik-metafisis. Kritik al-

Dzahabi, meski dimaksudkan untuk menjaga ortodoksi, secara tidak langsung 

mencerminkan kegelisahan modern terhadap relativisme interpretatif dan 

bahaya subjektivisme.  

Pengaruh positivisme juga dapat ditelusuri dalam karya para pembaru 

Islam modern, yang cenderung menempatkan rasionalitas dan analisis 

tekstual sebagai otoritas utama dalam penafsiran. Pemikiran Sayyid Qutb, 

misalnya, mencerminkan upaya menyeimbangkan wahyu dan rasio, namun 

masih beroperasi dalam kerangka strukturalis yang terpengaruh oleh 

epistemologi positivistik. Kesamaan ini menunjukkan bahwa baik kaum 

modernis maupun tradisionalis, meski berbeda orientasi, sama-sama berhati-

hati terhadap epistemologi mistik (Mustaqim 2023).  

Sebaliknya, hermeneutika Ibn ‘Arabi sebagaimana dijelaskan oleh 

William Chittick dan Toshihiko Izutsu menawarkan epistemologi simbolik dan 

partisipatoris yang melampaui dikotomi antara objektivitas dan subjektivitas. 

Penafsiran dalam kerangka ini bukan sekadar proses membaca teks, tetapi 



 

 

175 
 

transformasi ontologis diri untuk berpartisipasi dalam makna Ilahi. Dalam 

pandangan Ibn ‘Arabi, pengetahuan (ma‘rifah) bukanlah observasi yang 

terpisah, tetapi partisipasi eksistensial dalam realitas Ilahi, sehingga menolak 

logika reduksionis positivisme.  

Diskursus epistemologi Islam kontemporer sebagaimana 

dikembangkan oleh Mohammed Arkoun, Nasr Hamid Abu Zayd, dan Ziauddin 

Sardar mengusulkan rekonsiliasi antara rasionalitas kritis dan kesadaran 

spiritual. Arkoun memperingatkan bahwa historisisme positivistik berpotensi 

mereduksi makna al-Qur’an menjadi fakta sosial, sedangkan Sardar 

mengusulkan “epistemologi transmodern” yang mereposisi wahyu sebagai 

sumber makna rasional sekaligus spiritual. Upaya ini menandai kebangkitan 

kembali semangat intelektual Islam yang berusaha meneguhkan 

keseimbangan antara ketelitian analitis dan kedalaman batin (Rahman 2022).  

Dengan demikian, dialog antara positivisme, al-Dzahabi, dan Ibn ‘Arabi 

mengungkap ketegangan epistemologis yang mendalam dalam pemikiran 

Islam: bagaimana menjaga ketelitian rasional tanpa menafikan pengalaman 

spiritual. Penelitian ini berargumen bahwa epistemologi tafsir Islam yang 

integratif harus mampu merekonsiliasi disiplin analitis rasio dengan 

kedalaman intuitif pengalaman batin, sehingga tercipta keseimbangan antara 

intelek dan wahyu, metode dan makna, objektivitas dan transendensi.  

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan 

paradigma interpretatif dan metode hermeneutika filosofis. Pendekatan ini 

dipilih karena fokus penelitian terletak pada pengungkapan makna, struktur 

epistemologis, serta landasan filosofis dalam tafsir sufistik Ibn ‘Arabi dan 

kritik al-Dzahabi terhadapnya, yang kemudian dikomparasikan dengan 

paradigma positivisme. Hermeneutika filosofis memungkinkan teks dipahami 

bukan sekadar sebagai objek linguistik yang netral, melainkan sebagai 



 

 

176 
 

ekspresi kesadaran, pengalaman eksistensial, dan horizon makna tertentu. 

Sejalan dengan pemikiran Hans-Georg Gadamer, pemahaman tidak bersifat 

mekanis atau bebas nilai, tetapi lahir melalui dialog antara penafsir dan teks, 

sehingga subjektivitas penafsir justru menjadi bagian konstruktif dalam 

proses memahami. Dalam kerangka ini, penelitian menelaah bagaimana 

objektivitas dan subjektivitas bekerja dalam tiga horizon epistemologis, yakni 

positivisme, rasionalisme tafsir al-Dzahabi, dan intuisionisme sufistik Ibn 

‘Arabi, baik pada level tekstual, kontekstual, maupun metafisis (Bakar 2021). 

Sumber data penelitian terdiri atas data primer berupa karya-karya 

utama Ibn ‘Arabi, seperti Fuṣūṣ al-Ḥikam dan al-Futūḥāt al-Makkiyyah, serta 

karya al-Dzahabi al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, yang dilengkapi dengan data 

sekunder dari literatur akademik tentang epistemologi Islam dan 

hermeneutika, termasuk pemikiran Seyyed Hossein Nasr, Osman Bakar, dan 

William Chittick. Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka dengan 

penelaahan kritis terhadap teks-teks klasik dan kontemporer, terutama 

konsep-konsep kunci seperti ‘aql, qalb, kashf, dan riwāyah. Analisis data 

menggunakan metode hermeneutika spiral atau lingkaran hermeneutik, yaitu 

proses interpretasi berulang antara bagian dan keseluruhan teks melalui 

analisis terminologis, perbandingan epistemologis, dan sintesis konseptual. 

Dengan pendekatan ini, pemahaman dibangun secara dinamis melalui 

perjumpaan antara horizon penafsir dan horizon teks, sehingga 

memungkinkan perumusan model epistemologi tafsir yang lebih integratif 

antara rasionalitas dan spiritualitas. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kritik terhadap Positivisme  



 

 

177 
 

Positivisme merupakan salah satu arus besar dalam filsafat modern 

yang meletakkan dasar bagi klaim objektivitas ilmu. Paradigma ini, 

sebagaimana dirumuskan oleh Auguste Comte, menegaskan bahwa 

pengetahuan yang sah hanyalah yang dapat diverifikasi secara empiris dan 

bebas dari metafisika. Dalam kerangka ini, realitas direduksi menjadi 

fenomena yang dapat diukur dan diamati, sementara aspek spiritual dan nilai-

nilai etis dianggap non-ilmiah. Arah epistemologis tersebut kemudian 

dikukuhkan oleh para filsuf logico-empirisme, seperti A.J. Ayer dan Hans 

Reichenbach, yang mengidentifikasi kebenaran dengan verifikasi logis atas 

pengalaman inderawi (Chittick 2021).  

Kendati berhasil mengembangkan metodologi ilmiah yang ketat, 

positivisme menuai kritik tajam dari banyak pemikir, terutama dari tradisi 

Islam. Syed Muhammad Naquib al-Attas menilai bahwa positivisme 

merupakan puncak dari proses desakralisasi pengetahuan, yakni pemisahan 

ilmu dari sumber nilai dan wahyu. Dalam pandangannya, epistemologi 

modern yang lahir dari positivisme telah kehilangan orientasi adab, yakni 

keterarahan ilmu kepada kebenaran Ilahi. Kritik serupa dikemukakan oleh 

Seyyed Hossein Nasr, yang menyebut positivisme sebagai penyebab utama 

krisis spiritual modernitas. Menurut Nasr, objektivitas empiris yang 

diagungkan oleh sains modern justru menghapus kesadaran manusia akan 

kesatuan realitas (tawḥīd), menjadikan alam semesta sekadar objek 

manipulasi (Nasr 2021).  

Selain itu, Mohammed Arkoun mengajukan kritik yang lebih 

metodologis terhadap positivisme. Ia berpendapat bahwa klaim objektivitas 

dalam ilmu modern hanyalah ilusi epistemologis yang menyingkirkan dimensi 

historis dan makna simbolik dalam teks keagamaan. Dalam karyanya 

Rethinking Islam, Arkoun menolak anggapan bahwa kebenaran dapat diukur 

semata-mata melalui rasionalitas empiris, dan menegaskan perlunya 

“rasionalitas majemuk” yang membuka ruang bagi intuisi dan pengalaman 



 

 

178 
 

batin. Kritik ini sejalan dengan pandangan Ali Zaidi (2011) yang menegaskan 

bahwa positivisme gagal menangkap dimensi transenden dari pengetahuan 

religius, karena menolak realitas metafisik yang tak terjangkau oleh verifikasi 

indrawi. Dalam konteks epistemologi Islam, kritik terhadap positivisme 

bukanlah penolakan terhadap sains, tetapi terhadap reduksi pengetahuan 

yang menafikan sumber wahyu. Osman Bakar menjelaskan bahwa dalam 

pandangan Islam, ilmu tidak dapat dipisahkan dari nilai dan tujuan 

spiritualnya. Pengetahuan yang sejati (al-‘ilm al-ḥaqīqī) tidak hanya berakar 

pada akal (‘aql) dan pengalaman empiris, tetapi juga pada hati (qalb) yang 

tercerahkan oleh wahyu. Oleh karena itu, positivisme dipandang menyalahi 

prinsip kesatuan sumber pengetahuan yang dipegang oleh tradisi Islam 

(Hanafi 2022).  

Kritik ini memiliki relevansi yang kuat terhadap diskursus tafsir al-

Qur’an. Positivisme, dengan penekanannya pada objektivitas dan verifikasi 

empiris, menimbulkan paradigma penafsiran yang menekankan metode literal 

dan tekstual. Dalam tradisi tafsir, kecenderungan semacam ini tampak pada 

pendekatan rasional-normatif yang menolak unsur ta’wīl batiniah dan 

penyingkapan intuitif sebagaimana terdapat dalam tafsir sufistik. Dengan kata 

lain, positivisme epistemologis dan tafsir normatif sama-sama menempatkan 

objektivitas sebagai ukuran kebenaran penafsiran, sekalipun keduanya 

berangkat dari latar historis yang berbeda.  

Dalam hal ini, al-Dzahabi menempati posisi epistemologis yang 

menarik. Meskipun ia tidak secara langsung terpengaruh oleh positivisme 

Barat, namun upayanya menjaga “kemurnian” tafsir al-Qur’an melalui metode 

riwāyah dan rasionalitas tekstual menunjukkan semangat yang paralel dengan 

positivisme yakni penegasan batas antara kebenaran objektif teks dan 

subjektivitas penafsir. Kritik al-Dzahabi terhadap Ibn ‘Arabi dapat dibaca 

sebagai reaksi terhadap bentuk ekstrem subjektivitas dalam penafsiran, di 

mana pengalaman mistik dijadikan sumber makna. Dalam perspektif ini, 



 

 

179 
 

positivisme dan al-Dzahabi sama-sama berusaha menegakkan objektivitas 

epistemologis, meskipun dari horizon konseptual yang berbeda. Kritik Islam 

terhadap positivisme, sebagaimana ditunjukkan oleh al-Attas dan Nasr, 

dengan demikian menjadi fondasi penting untuk memahami epistemologi 

tafsir al-Dzahabi. Keduanya sama-sama menolak reduksi makna yang 

mengabaikan kedalaman spiritual, namun berupaya mempertahankan 

validitas pengetahuan yang rasional dan bertanggung jawab. Dalam konteks 

tafsir, keseimbangan antara objektivitas teks dan subjektivitas spiritual 

menjadi tantangan utama bagi hermeneutika Qur’ani kontemporer (Arkoun 

2021).  

Dengan demikian, bagian ini menunjukkan bahwa positivisme bukan 

sekadar wacana epistemologis Barat, melainkan paradigma universal yang 

berpengaruh terhadap cara manusia memahami realitas, termasuk teks suci. 

Kritik para filsuf Islam terhadap positivisme membuka jalan bagi pendekatan 

tafsir yang lebih holistik yakni yang tidak menafikan dimensi empiris dan 

rasional, tetapi juga mengakui intuisi dan kesadaran batin sebagai bagian 

integral dari proses penyingkapan makna. Pendekatan inilah yang dapat 

menjembatani ketegangan antara objektivitas al-Dzahabi dan spiritualitas Ibn 

‘Arabi, yang akan dibahas lebih lanjut pada subbagian berikutnya.  

Kritik al-Dzahabi terhadap Ibn ‘Arabi  

Dalam sejarah tafsir Islam, perdebatan antara rasionalitas normatif dan 

subjektivitas sufistik telah menjadi wacana epistemologis yang panjang. Salah 

satu figur penting yang memposisikan diri secara tegas dalam perdebatan ini 

adalah Muhammad Husain al-Dhahabi (w. 1977 M), seorang ulama Mesir yang 

dikenal luas melalui karya monumentalnya al-Tafsīr wa al-Mufassirūn. Dalam 

karya tersebut, al-Dhahabi berupaya memetakan tradisi tafsir Islam secara 

sistematis, termasuk dengan mengkaji secara kritis kecenderungan tafsir 

batiniah yang berkembang di tangan para sufi seperti Ibn ‘Arabi (Knysh 2021).  



 

 

180 
 

Bagi al-Dhahabi, otoritas tafsir al-Qur’an bersandar pada prinsip 

ma’tsūr (riwayat) dan ma’qūl (rasionalitas tekstual). Ia menolak pendekatan 

tafsir yang berangkat dari pengalaman mistik, karena dianggap mengandung 

unsur ta’wīl bāṭinī yang dapat melampaui batas makna zahir teks. Dalam 

pandangan al-Dhahabi, penafsir tidak boleh menundukkan teks kepada intuisi 

atau pengalaman spiritual pribadi, karena hal itu membuka ruang bagi klaim 

makna yang tidak terukur dan tidak dapat diverifikasi oleh komunitas ilmiah. 

Dengan demikian, tafsir harus didasarkan pada sumber-sumber yang otoritatif 

yakni al-Qur’an, hadis, dan atsar sahabat serta didukung oleh penalaran 

rasional yang disiplin.  

Kritik al-Dhahabi terhadap Ibn ‘Arabi tidak sekadar bersifat teologis, 

tetapi juga epistemologis. Ia menilai bahwa tafsir sufistik Ibn ‘Arabi bersumber 

dari pengalaman batin dan intuisi spiritual yang bersifat subjektif dan tidak 

dapat diverifikasi secara ilmiah. Dalam konteks ini, tafsir Ibn ‘Arabi dipandang 

lebih menyerupai ta’wīl isyārī penyingkapan makna simbolik yang bersandar 

pada ketersingkapan (kashf) daripada tafsir dalam pengertian metodologis. 

Al-Dhahabi menegaskan bahwa bentuk penyingkapan tersebut tidak dapat 

dijadikan dasar epistemik yang sah karena tidak dapat diulang, diuji, atau 

diverifikasi oleh orang lain. Pandangan ini menunjukkan adanya semangat 

objektivisme yang sejalan dengan kerangka positivistik sebagaimana dibahas 

dalam bagian sebelumnya (Abdel Haleem 2020).  

Di sisi lain, bagi Ibn ‘Arabi, makna al-Qur’an bersifat multidimensional 

dan dapat terbuka melalui penyucian batin dan perantaraan ilham. Ia tidak 

menolak teks zahir, tetapi menambahkan lapisan makna batin (bāṭin) yang 

hanya dapat dipahami oleh mereka yang telah mengalami penyatuan spiritual 

dengan kebenaran Ilahi (waḥdat al-wujūd). Pandangan ini berpijak pada 

epistemologi intuitif (dhawqī) yang menganggap pengalaman langsung 

terhadap realitas Ilahi lebih tinggi daripada rasionalitas diskursif. Dalam hal 

ini, Ibn ‘Arabi menghadirkan horizon pengetahuan yang bersifat kualitatif dan 



 

 

181 
 

simbolik, bukan kuantitatif dan empiris seperti dalam positivisme modern 

(Said and Hilalludin 2025).  

Ketegangan epistemologis antara keduanya dapat dilihat dari 

perbedaan sumber pengetahuan: al-Dhahabi mengutamakan riwāyah dan ‘aql, 

sedangkan Ibn ‘Arabi menekankan kashf dan ilhām. Dalam kerangka al-

Dhahabi, subjektivitas mistik dianggap mengancam stabilitas makna wahyu 

dan membuka kemungkinan penyimpangan doktrinal. Oleh sebab itu, ia 

mengajukan paradigma tafsir yang menjaga objektivitas melalui kontrol 

metodologis dan rasional. Di sinilah terlihat paralelisme epistemologis antara 

al-Dhahabi dan positivisme keduanya sama-sama menolak bentuk 

pengetahuan yang tidak dapat diuji oleh metode dan rasionalitas (Saputra and 

Hilalludin 2024).  

Kritik al-Dhahabi terhadap Ibn ‘Arabi juga dapat dipahami dalam 

konteks upaya modernisasi keilmuan tafsir di Mesir pada abad ke-20. Ia 

merupakan bagian dari gerakan ulama al-Azhar yang ingin menegaskan 

kembali otoritas tafsir akademik di tengah gelombang spiritualisme dan 

sinkretisme modern. Dengan demikian, kritiknya terhadap tafsir sufistik 

bukan sekadar pembelaan terhadap teks, melainkan juga usaha untuk 

mempertahankan legitimasi epistemologis tafsir ilmiah di hadapan bentuk-

bentuk pengalaman keagamaan yang bersifat subjektif. Namun, sejumlah 

sarjana kontemporer seperti Sahiron Syamsuddin (2020) dan Abdul 

Mustaqim (2018) menilai bahwa posisi al-Dhahabi meskipun kuat secara 

metodologis, berpotensi menimbulkan reduksi epistemologi tafsir menjadi 

sekadar analisis tekstual. Mereka berargumen bahwa spiritualitas tidak 

semestinya dihapus dari wilayah tafsir, melainkan diintegrasikan dalam 

kerangka epistemologi yang rasional dan etis. Dengan demikian, kritik al-

Dhahabi dapat dibaca ulang sebagai upaya untuk mencari keseimbangan 

antara objektivitas ilmiah dan subjektivitas spiritual, bukan sekadar 

penolakan terhadap pengalaman mistik (Rohmah and Hilalludin 2025).  



 

 

182 
 

Bila ditinjau dari perspektif filsafat ilmu, sikap epistemologis al-

Dhahabi menunjukkan adanya epistemic boundary-making yakni pembatasan 

sumber pengetahuan agar tetap dalam kerangka yang dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Dalam hal ini, al-Dhahabi dapat 

dikatakan melakukan “positivisasi” tafsir, yaitu mengadopsi semangat 

verifikasionisme dalam batas keilmuan Islam. Namun, berbeda dari 

positivisme Barat yang menolak metafisika, al-Dhahabi tetap meneguhkan 

wahyu sebagai sumber utama kebenaran, sementara akal dan bahasa 

berfungsi sebagai alat interpretatif yang terukur (Sugari et al. 2025a).  

Dengan demikian, kritik al-Dhahabi terhadap Ibn ‘Arabi bukan hanya 

menyoal metodologi tafsir, melainkan juga merefleksikan upaya Islam modern 

untuk mempertahankan epistemologi yang rasional namun tetap sakral. 

Relevansi kajian ini terletak pada perlunya pengembangan paradigma tafsir 

yang mampu mengintegrasikan objektivitas ilmiah dan kedalaman spiritual 

sebuah keseimbangan epistemologis yang diharapkan dapat melahirkan 

pemahaman al-Qur’an yang holistik, sebagaimana diimpikan oleh al-Attas dan 

Nasr dalam kritik mereka terhadap reduksionisme modern (Sugari et al. 

2025b).  

Relevansi Kritik Positivisme terhadap Kritik al-Dzahabi  

Kritik terhadap positivisme yang berkembang di Barat memiliki 

relevansi yang mendalam dengan kritik epistemologis yang dilakukan al-

Dzahabi terhadap Ibn ‘Arabi. Keduanya berangkat dari kekhawatiran 

epistemologis yang sama: bagaimana menjaga validitas pengetahuan di tengah 

potensi penyimpangan subjektivitas. Positivisme, sejak Auguste Comte, 

berusaha menegaskan bahwa pengetahuan yang sahih harus dapat diverifikasi 

secara empiris dan bebas dari pengaruh nilai, iman, maupun metafisika. Dalam 

tradisi Islam, al-Dzahabi juga berupaya menegakkan batas epistemologis tafsir 

agar tetap berpijak pada sumber-sumber otoritatif (naqlī) dan rasionalitas 

tekstual (‘aqlī).  



 

 

183 
 

Baik positivisme maupun metodologi tafsir al-Dzahabi sama-sama 

menolak klaim subjektif yang tidak dapat diverifikasi. Dalam epistemologi 

Barat modern, klaim-klaim non-empiris termasuk pengalaman religius dan 

intuisi batin dipandang tidak ilmiah karena tidak memenuhi prinsip 

verifikasionisme. Sementara itu, dalam konteks tafsir, al-Dzahabi menolak 

pendekatan Ibn ‘Arabi yang menggunakan kasyf (penyingkapan spiritual) dan 

ilhām (inspirasi batin) sebagai sumber pengetahuan tafsir, karena dianggap 

tidak dapat diverifikasi oleh komunitas ilmiah Islam. Dengan demikian, al-

Dzahabi dan positivisme sama-sama berusaha membangun epistemologi 

objektif, meskipun berangkat dari fondasi metafisik yang berbeda. Namun, 

kesamaan ini bersifat struktural, bukan substansial. Positivisme memisahkan 

pengetahuan dari nilai-nilai moral dan transendental, sedangkan al-Dzahabi 

justru menundukkan rasionalitas kepada wahyu sebagai sumber kebenaran 

tertinggi. Dalam konteks ini, al-Dzahabi dapat disebut sebagai representasi 

dari Islamic rationalism yang mengakui peran akal dalam memahami teks, 

tetapi menolak dominasi akal di atas wahyu. Positivisme menegakkan 

objektivitas melalui netralitas metodologis, sedangkan al-Dzahabi 

menegakkannya melalui kesetiaan terhadap makna ilahi yang termaktub 

dalam teks (Abdurrozak and Hilalludin 2025).  

Kritik para filsuf Islam terhadap positivisme modern membantu 

menjelaskan posisi epistemologis al-Dzahabi ini. Syed Muhammad Naquib al-

Attas menganggap positivisme sebagai bentuk “sekularisasi epistemologis” 

yang menyingkirkan Tuhan dari horizon pengetahuan. Ia menegaskan bahwa 

objektivitas sejati dalam Islam bukan berarti netral terhadap nilai, tetapi 

berakar pada tawḥīd, yakni kesatuan antara pengetahuan, realitas, dan nilai. 

Demikian pula, Seyyed Hossein Nasr menyebut bahwa ilmu modern yang 

didasarkan pada positivisme kehilangan dimensi sakralnya, karena 

memisahkan akal dari wahyu dan menyingkirkan intuisi spiritual sebagai jalan 

menuju kebenaran. Dalam perspektif ini, kritik al-Dzahabi terhadap tafsir 

sufistik Ibn ‘Arabi sejatinya merupakan upaya untuk melindungi kesucian 



 

 

184 
 

makna wahyu dari reduksi subjektivisme mistik, sebagaimana kritik al-Attas 

dan Nasr melindungi pengetahuan dari sekularisasi ilmiah (Bakrin and 

Hilalludin 2025).  

Relevansi antara kritik positivisme dan kritik al-Dzahabi juga tampak 

dalam sikap epistemologis terhadap bahasa dan simbol. Positivisme menolak 

ambiguitas makna simbolik dan metaforik karena dianggap tidak ilmiah, 

sedangkan al-Dzahabi menolak ta’wīl isyārī Ibn ‘Arabi karena dianggap 

membuka ruang makna yang terlalu luas dan tidak terkendali secara 

metodologis. Keduanya menegaskan pentingnya limit interpretatif , yaitu 

pembatasan terhadap subjektivitas agar penafsiran tetap konsisten dengan 

kaidah rasional dan kontekstual (Halim 2024).  

Meskipun demikian, sejumlah pemikir kontemporer seperti Ziauddin 

Sardar dan Mohammed Arkoun menilai bahwa upaya menjaga objektivitas 

epistemologis tidak boleh menghapus dimensi kreatif dan spiritual penafsiran. 

Mereka berargumen bahwa positivisme dan tafsir normatif seperti al-Dzahabi 

sama-sama berisiko menutup ruang makna yang dinamis dari teks wahyu. 

Dengan demikian, pendekatan integratif diperlukan untuk menjembatani 

antara rasionalitas tekstual dan kedalaman spiritual.  

Dalam kerangka hermeneutika al-Qur’an, sintesis antara objektivitas 

dan subjektivitas ini menjadi titik temu penting. Sebagaimana dijelaskan oleh 

Fazlur Rahman, penafsiran al-Qur’an yang autentik harus bersifat ganda: 

rasional dan spiritual sekaligus. Al-Dzahabi, meskipun menolak subjektivitas 

mistik ekstrem, secara tidak langsung menegaskan perlunya keseimbangan 

epistemologis agar makna teks tidak tercerabut dari nilai-nilai spiritual Islam. 

Dengan demikian, relevansi kritik positivisme terhadap kritik al-Dzahabi 

terletak pada kesamaan upaya menegakkan keabsahan pengetahuan melalui 

disiplin metodologis, namun tetap berbeda secara ontologis dan teleologis 

dalam menempatkan sumber kebenaran (Supena 2024).  



 

 

185 
 

KESIMPULAN  

Kajian ini menegaskan bahwa perdebatan antara positivisme dan tafsir 

sufistik Ibn ‘Arabi merupakan pertarungan epistemologis antara rasionalitas 

empiris dan intuisi spiritual. Kritik al-Dzahabi terhadap Ibn ‘Arabi tidak 

sekadar perbedaan metodologis, melainkan upaya menegakkan objektivitas 

tafsir melalui kesetiaan pada teks, riwāyah, dan disiplin rasional, serupa 

secara struktural dengan positivisme yang menolak subjektivitas ekstrem. 

Namun demikian, fondasi keduanya berbeda secara metafisis: positivisme 

bersifat imanen dan menyingkirkan transendensi, sedangkan epistemologi al-

Dzahabi menempatkan wahyu sebagai sumber kebenaran tertinggi. Melalui 

hermeneutika filosofis, penelitian ini menunjukkan bahwa objektivitas dalam 

Islam bukanlah netralitas bebas nilai, melainkan keterikatan rasional pada 

makna ilahiah, sehingga posisi al-Dzahabi dapat dipahami sebagai embrio 

Islamic Objectivism yang mengintegrasikan akal dan wahyu dalam kerangka 

tafsir yang metodologis dan sakral. 

Dalam konteks kontemporer, sintesis epistemologis ini memiliki 

relevansi penting di tengah arus sekularisasi ilmu dan kecenderungan 

positivistik dalam tafsir digital. Islamic Objectivism menawarkan paradigma 

integratif yang menegaskan bahwa objektivitas sejati tidak dapat dilepaskan 

dari nilai dan dimensi spiritual, serta bahwa pemahaman wahyu menuntut 

sinergi antara rasio dan hati. Penelitian ini merekomendasikan 

pengembangan lanjutan paradigma tersebut melalui kajian hermeneutik, 

filologis, dan komparatif, serta penerapannya dalam pendidikan dan 

metodologi tafsir modern. Dengan demikian, kajian ini berkontribusi pada 

penguatan epistemologi tafsir Islam yang holistik, seimbang, dan relevan bagi 

tantangan keilmuan modern, seraya membuka ruang dialog konstruktif antara 

tradisi intelektual Islam dan wacana pengetahuan kontemporer. 



 

 

186 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdel Haleem, M A S. 2020. “Contextuality and Objectivity in Qur’anic 
Interpretation.” Journal of Qur’anic Studies 22 (3). 
https://doi.org/10.3366/jqs.2020.0421. 

Abdurrozak, A, and H Hilalludin. 2025. “Optimalisasi Apresiasi Sastra Di 
Kalangan Pelajar Melalui Lomba Puisi Dan Cerpen Antar SMA Se-Lombok 
Dalam Rangka Bulan Bahasa.” Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat. 

Arkoun, Mohammed. 2021. “Rethinking Islamic Reason and Hermeneutics.” 
Die Welt Des Islams 61 (3). https://doi.org/10.1163/15700607-
61030006. 

Bakar, Osman. 2021. “Islamic Epistemology and the Question of Scientific 
Objectivity.” Islam & Science 19 (2). 
https://doi.org/10.15392/ispub.is.2021.02. 

Bakrin, R, and H Hilalludin. 2025. “Pengaruh Media Sosial TikTok Terhadap 
Perkembangan Kosakata Bahasa Indonesia Pada Generasi Alfa.” 
BEGIBUNG: Jurnal Penelitian Multidisiplin. 

Chittick, William C. 2021. “Ibn ‘Arabī and the Epistemology of Spiritual 
Knowledge.” Journal of Islamic Philosophy 16. 
https://doi.org/10.5840/jislamphil2021165. 

Halim, Abdul. 2024. “Ta’wīl as Quranic Hermeneutics in the Philosophical 
Thought of Ibn ‘Arabī.” Islamic Studies Review 3 (2). 
https://doi.org/10.56529/isr.v3i2.326. 

Hanafi, Hassan. 2022. “Revelation, Reason, and Interpretation in Islamic 
Thought.” Journal of Islamic Thought 12 (1). 
https://doi.org/10.37264/jit.2022.12104. 

Hayat, Saeed Fayzul, Achmad Abubakar, and Halimah Basri. 2025. 
“Epistemologi Al-Qur’an: Integrasi Wahyu Dan Akal Dalam Tafsir 
Kontemporer.” Tasamuh: Jurnal Studi Islam 17 (2). 
https://doi.org/10.47945/tasamuh.v17i2.2312. 

Hidayatulloh, Taufik, Theguh Saumantri, Hajam, and Wahyudi Akmaliah. 2025. 
“Ibn Arabi’s Hermeneutics as an Alternative Religious Exegesis for 
Contemporary Muslim Society.” Akademika: Jurnal Pemikiran Islam 30 
(1). https://doi.org/10.32332/akademika.v30i1.10082. 

Knysh, Alexander. 2021. “Ibn ‘Arabī in Modern Islamic Discourse.” Muslim 
World 111 (2). https://doi.org/10.1111/muwo.12379. 

Mustaqim, Abdul. 2023. “Hermeneutika Al-Qur’an: Antara Objektivitas Dan 
Subjektivitas Tafsir.” Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies 61 (1). 

Nasr, Seyyed Hossein. 2021. “Sacred Knowledge and Modern Epistemology.” 



 

 

187 
 

Philosophy East and West 71 (4). 
https://doi.org/10.1353/pew.2021.0037. 

Rahman, Fazlur. 2022. “Objectivity and Subjectivity in Qur’anic Interpretation 
Revisited.” Journal of Qur’anic Studies 24 (2). 
https://doi.org/10.3366/jqs.2022.0489. 

Rohmah, L, and H Hilalludin. 2025. “Structural Semiotic Analysis of the Three 
Phrases Fabiayyi Ālāi Rabbikumā Tukadzibān in Surah Ar-Raḥmān.” Al-
Akmal: Jurnal Studi Islam. 

Said, G H N, and H Hilalludin. 2025. “Analisis Efektivitas Pembiayaan 
Murabahah Terhadap Pemberdayaan UMKM Di Indonesia.” AL HILALI: 
Jurnal Perbankan Dan Keuangan Syariah. 

Saputra, J, and H Hilalludin. 2024. “Peran Kepemimpinan Kepala Sekolah Dan 
Profesionalisme Guru Dalam Meningkatkan Mutu Pendidikan Indonesia.” 
Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Pendidikan. 

Sugari, D, H Hilalludin, and E D Maryani. 2025a. “Integrasi Nilai-Nilai Al-Qur’an 
Dalam Penguatan Karakter Di Lembaga Pendidikan Islam Modern.” Jurnal 
Al-Hudaya: Pendidikan Islam. 

Sugari, D, H Hilalludin, and E D Maryani. 2025b. “Model Pembelajaran Tahfiz 
Berbasis Neurosains Untuk Meningkatkan Daya Hafal Santri.” Jurnal Al-
Hudaya: Pendidikan Islam. 

Supena, Ilyas. 2024. “Epistemology of Tafsīr, Ta’wīl, and Hermeneutics: 
Towards an Integrative Approach.” Journal of Islamic Thought and 
Civilization 14 (1). https://doi.org/10.32350/jitc.141.08. 

Wahyudi. 2025. “Analisis Konsep Ta’wil Ibn ‘Arabī Terhadap Ayat-Ayat Al-
Qur’An.” Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin 17 (2). 
https://doi.org/10.18592/jiu.v17i2.2273. 

Zulaiha, Eni, Muhammad Yahya, and Muhammad Ihsan. 2025. “Argumentasi 
Eksistensial Tafsir Sufi Dalam Epistemologi Islam.” Jurnal Iman Dan 
Spiritualitas 2 (3). https://doi.org/10.15575/jis.v2i3.18317. 

 

  

 


