OPEN

\ Access  ISSN 3123-6251
(7 AL-HUDAYA

Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Pendidikan

AL-HUDAYA Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 Page [172-187]

Telaah Epistemologis atas Kritik al-Dzahabi terhadap Tafsir
Ibn ‘Arabi

Moh. Shofyan Saurie
Universitas PTIQ, Jakarta, Indonesia
Email: shofyanmilka@gmail.com

Abstrak

Artikel ini mengkaji hubungan antara positivisme, objektivitas pengetahuan, dan tafsir sufistik
melalui telaah epistemologis atas kritik al-Dzahabi terhadap tafsir Ibn ‘Arabi. Permasalahan
utama penelitian ini adalah ketegangan epistemologis antara klaim objektivitas tafsir berbasis
riwayat dan rasionalitas dengan subjektivitas pengalaman mistik dalam tafsir sufistik.
Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode hermeneutika filosofis untuk
menelusuri asumsi dasar dan kerangka epistemik kedua pandangan tersebut. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa al-Dzahabi dan positivisme sama-sama menolak dominasi subjektivitas,
namun bertolak dari landasan epistemologis yang berbeda: positivisme menekankan
empirisme, sedangkan al-Dzahabi menekankan otoritas teks wahyu. Kajian ini menegaskan
pentingnya integrasi antara objektivitas rasional dan kedalaman spiritual dalam
pengembangan epistemologi tafsir Islam yang holistik dan seimbang,.

Kata kunci: Positivisme; Objektivitas; Tafsir Sufistik; al-Dzahabi; Ibn ‘Arabi

Abstract

This article examines the relationship between positivism, the objectivity of knowledge, and Sufi
interpretation through an epistemological study of al-Dhahabi’s critique of Ibn ‘Arabi’s exegesis.
The central problem addressed is the epistemological tension between the claim of objectivity in
Qur’anic interpretation and the subjectivity of mystical experience. Positivism, as a modern
paradigm, emphasizes empirical and measurable knowledge, whereas Ibn ‘Arabi’s Sufi exegesis
is grounded in spiritual intuition and inner experience. Al-Dhahabi, in his effort to preserve the
authenticity of Qur’anic interpretation, criticizes Ibn ‘Arabi’s approach for deviating from the
principles of tradition- and reason-based exegesis. Employing a qualitative approach with a
philosophical hermeneutic method, this study explores the epistemological foundations
underlying both perspectives. The findings reveal that al-Dhahabi and positivism share a similar
stance in rejecting excessive subjectivity, yet arise from distinct epistemological frameworks:
positivism relies on empiricism, while al-Dhahabi rests on the authority of revelation and textual
rationality. This study offers a novel contribution by proposing an integrative model that
harmonizes rational objectivity and spiritual depth, paving the way for a holistic and balanced
Islamic epistemology of interpretation.

Keywords: Positivism; Objectivity; Sufi Exegesis; al-Dhahabi; Ibn ‘Arabi

172


mailto:shofyanmilka@gmail.com

PENDAHULUAN

Hubungan antara epistemologi dan penafsiran al-Qur’an telah lama
menjadi pusat perhatian dalam khazanah intelektual Islam, terutama dalam
membahas ketegangan antara objektivitas rasional dan subjektivitas spiritual.
Positivisme modern, sebagai paradigma filsafat yang muncul dari pemikiran
Eropa abad ke-19, menegaskan bahwa pengetahuan yang sah hanyalah yang
dapat diverifikasi secara empiris, sehingga menyingkirkan dimensi metafisis
dan intuitif dari wilayah epistemik. Sebaliknya, tradisi intelektual Islam yang
secara mendalam terwakili oleh pemikiran sufi seperti Ibn ‘Arabi, menegaskan
bahwa kebenaran (haqiqah) dapat ditangkap melalui akal (‘aql) dan hati
(qalb), di mana persepsi tidak berhenti pada pengalaman inderawi, melainkan

berpartisipasi dalam realitas Ilahi (Hidayatulloh et al. 2025).

Perbedaan epistemologis antara positivisme dan pemikiran sufistik
memunculkan persoalan penting tentang bagaimana pengetahuan dan tafsir
dilegitimasi dalam konteks wahyu. Muzaffar Igbal berpendapat bahwa
positivisme telah menciptakan “monopoli makna,” yang membatasi ruang
pencarian kebenaran hanya pada hal-hal yang dapat diverifikasi secara
empiris, sambil menyingkirkan dimensi spiritual dan metafisis dari ranah
keilmuan. Namun, hermeneutika Ibn ‘Arabi justru menawarkan visi
epistemologis yang berlawanan: wahyu Ilahi (wahy) hanya dapat dipahami
secara utuh melalui proses penyingkapan batin (kashf) dan disiplin spiritual

(Zulaiha et al. 2025).

Perbedaan ini menunjukkan pentingnya meninjau kembali asumsi-
asumsi epistemologis yang menjadi dasar metodologi tafsir modern.
Epistemologi Islam klasik, sebagaimana dijelaskan oleh Seyyed Hossein Nasr
dan Osman Bakar, tidak pernah memisahkan yang empiris dari yang spiritual,
tetapi memandang keduanya sebagai dimensi yang saling melengkapi dari
satu kebenaran yang utuh. Karena itu, penekanan positivisme pada

objektivitas metodologis menjadi terbatas ketika berhadapan dengan teks-

173



teks suci yang memiliki lapisan makna yang lahiriah (zahir) dan batiniah

(batin) (Hayat et al. 2025).

Dalam konteks ini, kritik al-Dzahabi terhadap tafsir Ibn ‘Arabi
memperoleh relevansi baru. Melalui karya monumentalnya al-Tafsir wa al-
Mufassirun, al-Dzahabi membela model tafsir yang berlandaskan riwayat
(riwayah) dan rasionalitas kebahasaan, sekaligus memperingatkan bahaya
subjektivitas berlebihan dalam tafsir sufistik. Posisi ini merepresentasikan
upaya mempertahankan objektivitas ilmiah yang, meski berakar pada teologi,

memiliki kesamaan metodologis dengan etos positivistik (Wahyudi 2025).

Namun sebagaimana dicatat oleh Niyazi Gokkir, hermeneutika al-
Qur’an kontemporer harus berupaya menyeimbangkan dua kutub ekstrem:
reduksi positivistik yang membatasi makna pada fakta historis, dan ekspansi
sufistik yang meluaskan makna hingga ranah simbolik-metafisis. Kritik al-
Dzahabi, meski dimaksudkan untuk menjaga ortodoksi, secara tidak langsung
mencerminkan kegelisahan modern terhadap relativisme interpretatif dan

bahaya subjektivisme.

Pengaruh positivisme juga dapat ditelusuri dalam karya para pembaru
Islam modern, yang cenderung menempatkan rasionalitas dan analisis
tekstual sebagai otoritas utama dalam penafsiran. Pemikiran Sayyid Qutb,
misalnya, mencerminkan upaya menyeimbangkan wahyu dan rasio, namun
masih beroperasi dalam kerangka strukturalis yang terpengaruh oleh
epistemologi positivistik. Kesamaan ini menunjukkan bahwa baik kaum
modernis maupun tradisionalis, meski berbeda orientasi, sama-sama berhati-

hati terhadap epistemologi mistik (Mustaqim 2023).

Sebaliknya, hermeneutika Ibn ‘Arabi sebagaimana dijelaskan oleh
William Chittick dan Toshihiko Izutsu menawarkan epistemologi simbolik dan
partisipatoris yang melampaui dikotomi antara objektivitas dan subjektivitas.

Penafsiran dalam kerangka ini bukan sekadar proses membaca teks, tetapi

174



transformasi ontologis diri untuk berpartisipasi dalam makna Ilahi. Dalam
pandangan Ibn ‘Arabi, pengetahuan (ma‘rifah) bukanlah observasi yang
terpisah, tetapi partisipasi eksistensial dalam realitas Ilahi, sehingga menolak

logika reduksionis positivisme.

Diskursus  epistemologi Islam  kontemporer  sebagaimana
dikembangkan oleh Mohammed Arkoun, Nasr Hamid Abu Zayd, dan Ziauddin
Sardar mengusulkan rekonsiliasi antara rasionalitas kritis dan kesadaran
spiritual. Arkoun memperingatkan bahwa historisisme positivistik berpotensi
mereduksi makna al-Qur'an menjadi fakta sosial, sedangkan Sardar
mengusulkan “epistemologi transmodern” yang mereposisi wahyu sebagai
sumber makna rasional sekaligus spiritual. Upaya ini menandai kebangkitan
kembali semangat intelektual Islam yang berusaha meneguhkan

keseimbangan antara ketelitian analitis dan kedalaman batin (Rahman 2022).

Dengan demikian, dialog antara positivisme, al-Dzahabi, dan Ibn ‘Arabi
mengungkap ketegangan epistemologis yang mendalam dalam pemikiran
[slam: bagaimana menjaga ketelitian rasional tanpa menafikan pengalaman
spiritual. Penelitian ini berargumen bahwa epistemologi tafsir Islam yang
integratif harus mampu merekonsiliasi disiplin analitis rasio dengan
kedalaman intuitif pengalaman batin, sehingga tercipta keseimbangan antara

intelek dan wahyu, metode dan makna, objektivitas dan transendensi.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan
paradigma interpretatif dan metode hermeneutika filosofis. Pendekatan ini
dipilih karena fokus penelitian terletak pada pengungkapan makna, struktur
epistemologis, serta landasan filosofis dalam tafsir sufistik Ibn ‘Arabi dan
kritik al-Dzahabi terhadapnya, yang kemudian dikomparasikan dengan
paradigma positivisme. Hermeneutika filosofis memungkinkan teks dipahami

bukan sekadar sebagai objek linguistik yang netral, melainkan sebagai

175



ekspresi kesadaran, pengalaman eksistensial, dan horizon makna tertentu.
Sejalan dengan pemikiran Hans-Georg Gadamer, pemahaman tidak bersifat
mekanis atau bebas nilai, tetapi lahir melalui dialog antara penafsir dan teks,
sehingga subjektivitas penafsir justru menjadi bagian konstruktif dalam
proses memahami. Dalam kerangka ini, penelitian menelaah bagaimana
objektivitas dan subjektivitas bekerja dalam tiga horizon epistemologis, yakni
positivisme, rasionalisme tafsir al-Dzahabi, dan intuisionisme sufistik Ibn

‘Arabi, baik pada level tekstual, kontekstual, maupun metafisis (Bakar 2021).

Sumber data penelitian terdiri atas data primer berupa karya-karya
utama Ibn ‘Arabi, seperti Fusiis al-Hikam dan al-Futiihat al-Makkiyyah, serta
karya al-Dzahabi al-Tafsir wa al-Mufassirin, yang dilengkapi dengan data
sekunder dari literatur akademik tentang epistemologi Islam dan
hermeneutika, termasuk pemikiran Seyyed Hossein Nasr, Osman Bakar, dan
William Chittick. Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka dengan
penelaahan kritis terhadap teks-teks klasik dan kontemporer, terutama
konsep-konsep kunci seperti ‘aql, qalb, kashf, dan riwayah. Analisis data
menggunakan metode hermeneutika spiral atau lingkaran hermeneutik, yaitu
proses interpretasi berulang antara bagian dan keseluruhan teks melalui
analisis terminologis, perbandingan epistemologis, dan sintesis konseptual.
Dengan pendekatan ini, pemahaman dibangun secara dinamis melalui
perjumpaan antara horizon penafsir dan horizon teks, sehingga
memungkinkan perumusan model epistemologi tafsir yang lebih integratif

antara rasionalitas dan spiritualitas.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kritik terhadap Positivisme

176



Positivisme merupakan salah satu arus besar dalam filsafat modern
yang meletakkan dasar bagi klaim objektivitas ilmu. Paradigma ini,
sebagaimana dirumuskan oleh Auguste Comte, menegaskan bahwa
pengetahuan yang sah hanyalah yang dapat diverifikasi secara empiris dan
bebas dari metafisika. Dalam kerangka ini, realitas direduksi menjadi
fenomena yang dapat diukur dan diamati, sementara aspek spiritual dan nilai-
nilai etis dianggap non-ilmiah. Arah epistemologis tersebut kemudian
dikukuhkan oleh para filsuf logico-empirisme, seperti A.J. Ayer dan Hans
Reichenbach, yang mengidentifikasi kebenaran dengan verifikasi logis atas

pengalaman inderawi (Chittick 2021).

Kendati berhasil mengembangkan metodologi ilmiah yang ketat,
positivisme menuai kritik tajam dari banyak pemikir, terutama dari tradisi
Islam. Syed Muhammad Naquib al-Attas menilai bahwa positivisme
merupakan puncak dari proses desakralisasi pengetahuan, yakni pemisahan
ilmu dari sumber nilai dan wahyu. Dalam pandangannya, epistemologi
modern yang lahir dari positivisme telah kehilangan orientasi adab, yakni
keterarahan ilmu kepada kebenaran Ilahi. Kritik serupa dikemukakan oleh
Seyyed Hossein Nasr, yang menyebut positivisme sebagai penyebab utama
krisis spiritual modernitas. Menurut Nasr, objektivitas empiris yang
diagungkan oleh sains modern justru menghapus kesadaran manusia akan
kesatuan realitas (tawhid), menjadikan alam semesta sekadar objek

manipulasi (Nasr 2021).

Selain itu, Mohammed Arkoun mengajukan kritik yang lebih
metodologis terhadap positivisme. Ia berpendapat bahwa klaim objektivitas
dalam ilmu modern hanyalah ilusi epistemologis yang menyingkirkan dimensi
historis dan makna simbolik dalam teks keagamaan. Dalam karyanya
Rethinking Islam, Arkoun menolak anggapan bahwa kebenaran dapat diukur
semata-mata melalui rasionalitas empiris, dan menegaskan perlunya

“rasionalitas majemuk” yang membuka ruang bagi intuisi dan pengalaman

177



batin. Kritik ini sejalan dengan pandangan Ali Zaidi (2011) yang menegaskan
bahwa positivisme gagal menangkap dimensi transenden dari pengetahuan
religius, karena menolak realitas metafisik yang tak terjangkau oleh verifikasi
indrawi. Dalam konteks epistemologi Islam, kritik terhadap positivisme
bukanlah penolakan terhadap sains, tetapi terhadap reduksi pengetahuan
yang menafikan sumber wahyu. Osman Bakar menjelaskan bahwa dalam
pandangan Islam, ilmu tidak dapat dipisahkan dari nilai dan tujuan
spiritualnya. Pengetahuan yang sejati (al-‘ilm al-haqiqi) tidak hanya berakar
pada akal (‘agl) dan pengalaman empiris, tetapi juga pada hati (qalb) yang
tercerahkan oleh wahyu. Oleh karena itu, positivisme dipandang menyalahi
prinsip kesatuan sumber pengetahuan yang dipegang oleh tradisi Islam

(Hanafi 2022).

Kritik ini memiliki relevansi yang kuat terhadap diskursus tafsir al-
Qur’an. Positivisme, dengan penekanannya pada objektivitas dan verifikasi
empiris, menimbulkan paradigma penafsiran yang menekankan metode literal
dan tekstual. Dalam tradisi tafsir, kecenderungan semacam ini tampak pada
pendekatan rasional-normatif yang menolak unsur ta’'wil batiniah dan
penyingkapan intuitif sebagaimana terdapat dalam tafsir sufistik. Dengan kata
lain, positivisme epistemologis dan tafsir normatif sama-sama menempatkan
objektivitas sebagai ukuran kebenaran penafsiran, sekalipun keduanya

berangkat dari latar historis yang berbeda.

Dalam hal ini, al-Dzahabi menempati posisi epistemologis yang
menarik. Meskipun ia tidak secara langsung terpengaruh oleh positivisme
Barat, namun upayanya menjaga “kemurnian” tafsir al-Qur’an melalui metode
riwayah dan rasionalitas tekstual menunjukkan semangat yang paralel dengan
positivisme yakni penegasan batas antara kebenaran objektif teks dan
subjektivitas penafsir. Kritik al-Dzahabi terhadap Ibn ‘Arabi dapat dibaca
sebagai reaksi terhadap bentuk ekstrem subjektivitas dalam penafsiran, di

mana pengalaman mistik dijadikan sumber makna. Dalam perspektif ini,

178



positivisme dan al-Dzahabi sama-sama berusaha menegakkan objektivitas
epistemologis, meskipun dari horizon konseptual yang berbeda. Kritik Islam
terhadap positivisme, sebagaimana ditunjukkan oleh al-Attas dan Nasr,
dengan demikian menjadi fondasi penting untuk memahami epistemologi
tafsir al-Dzahabi. Keduanya sama-sama menolak reduksi makna yang
mengabaikan kedalaman spiritual, namun berupaya mempertahankan
validitas pengetahuan yang rasional dan bertanggung jawab. Dalam konteks
tafsir, keseimbangan antara objektivitas teks dan subjektivitas spiritual
menjadi tantangan utama bagi hermeneutika Qur’ani kontemporer (Arkoun

2021).

Dengan demikian, bagian ini menunjukkan bahwa positivisme bukan
sekadar wacana epistemologis Barat, melainkan paradigma universal yang
berpengaruh terhadap cara manusia memahami realitas, termasuk teks suci.
Kritik para filsuf Islam terhadap positivisme membuka jalan bagi pendekatan
tafsir yang lebih holistik yakni yang tidak menafikan dimensi empiris dan
rasional, tetapi juga mengakui intuisi dan kesadaran batin sebagai bagian
integral dari proses penyingkapan makna. Pendekatan inilah yang dapat
menjembatani ketegangan antara objektivitas al-Dzahabi dan spiritualitas Ibn

‘Arabi, yang akan dibahas lebih lanjut pada subbagian berikutnya.

Kritik al-Dzahabi terhadap Ibn ‘Arabi

Dalam sejarah tafsir Islam, perdebatan antara rasionalitas normatif dan
subjektivitas sufistik telah menjadi wacana epistemologis yang panjang. Salah
satu figur penting yang memposisikan diri secara tegas dalam perdebatan ini
adalah Muhammad Husain al-Dhahabi (w. 1977 M), seorang ulama Mesir yang
dikenal luas melalui karya monumentalnya al-Tafsir wa al-Mufassirtn. Dalam
karya tersebut, al-Dhahabi berupaya memetakan tradisi tafsir Islam secara
sistematis, termasuk dengan mengkaji secara kritis kecenderungan tafsir

batiniah yang berkembang di tangan para sufi seperti Ibn ‘Arabi (Knysh 2021).

179



Bagi al-Dhahabi, otoritas tafsir al-Qur'an bersandar pada prinsip
ma'’tsur (riwayat) dan ma’qul (rasionalitas tekstual). la menolak pendekatan
tafsir yang berangkat dari pengalaman mistik, karena dianggap mengandung
unsur ta’'wil batini yang dapat melampaui batas makna zahir teks. Dalam
pandangan al-Dhahabi, penafsir tidak boleh menundukkan teks kepada intuisi
atau pengalaman spiritual pribadi, karena hal itu membuka ruang bagi klaim
makna yang tidak terukur dan tidak dapat diverifikasi oleh komunitas ilmiah.
Dengan demikian, tafsir harus didasarkan pada sumber-sumber yang otoritatif
yakni al-Qur’an, hadis, dan atsar sahabat serta didukung oleh penalaran
rasional yang disiplin.

Kritik al-Dhahabi terhadap Ibn ‘Arabi tidak sekadar bersifat teologis,
tetapi juga epistemologis. [a menilai bahwa tafsir sufistik Ibn ‘Arabi bersumber
dari pengalaman batin dan intuisi spiritual yang bersifat subjektif dan tidak
dapat diverifikasi secara ilmiah. Dalam konteks ini, tafsir Ibn ‘Arabi dipandang
lebih menyerupai ta’wil isyari penyingkapan makna simbolik yang bersandar
pada ketersingkapan (kashf) daripada tafsir dalam pengertian metodologis.
Al-Dhahabi menegaskan bahwa bentuk penyingkapan tersebut tidak dapat
dijadikan dasar epistemik yang sah karena tidak dapat diulang, diuji, atau
diverifikasi oleh orang lain. Pandangan ini menunjukkan adanya semangat
objektivisme yang sejalan dengan kerangka positivistik sebagaimana dibahas
dalam bagian sebelumnya (Abdel Haleem 2020).

Di sisi lain, bagi Ibn ‘Arabi, makna al-Qur’an bersifat multidimensional
dan dapat terbuka melalui penyucian batin dan perantaraan ilham. Ia tidak
menolak teks zahir, tetapi menambahkan lapisan makna batin (batin) yang
hanya dapat dipahami oleh mereka yang telah mengalami penyatuan spiritual
dengan kebenaran Ilahi (wahdat al-wujid). Pandangan ini berpijak pada
epistemologi intuitif (dhawql) yang menganggap pengalaman langsung
terhadap realitas Ilahi lebih tinggi daripada rasionalitas diskursif. Dalam hal

ini, Ibn ‘Arabi menghadirkan horizon pengetahuan yang bersifat kualitatif dan

180



simbolik, bukan kuantitatif dan empiris seperti dalam positivisme modern
(Said and Hilalludin 2025).

Ketegangan epistemologis antara keduanya dapat dilihat dari
perbedaan sumber pengetahuan: al-Dhahabi mengutamakan riwayah dan ‘aq],
sedangkan Ibn ‘Arabi menekankan kashf dan ilham. Dalam kerangka al-
Dhahabi, subjektivitas mistik dianggap mengancam stabilitas makna wahyu
dan membuka kemungkinan penyimpangan doktrinal. Oleh sebab itu, ia
mengajukan paradigma tafsir yang menjaga objektivitas melalui kontrol
metodologis dan rasional. Di sinilah terlihat paralelisme epistemologis antara
al-Dhahabi dan positivisme keduanya sama-sama menolak bentuk
pengetahuan yang tidak dapat diuji oleh metode dan rasionalitas (Saputra and
Hilalludin 2024).

Kritik al-Dhahabi terhadap Ibn ‘Arabi juga dapat dipahami dalam
konteks upaya modernisasi keilmuan tafsir di Mesir pada abad ke-20. Ia
merupakan bagian dari gerakan ulama al-Azhar yang ingin menegaskan
kembali otoritas tafsir akademik di tengah gelombang spiritualisme dan
sinkretisme modern. Dengan demikian, kritiknya terhadap tafsir sufistik
bukan sekadar pembelaan terhadap teks, melainkan juga usaha untuk
mempertahankan legitimasi epistemologis tafsir ilmiah di hadapan bentuk-
bentuk pengalaman keagamaan yang bersifat subjektif. Namun, sejumlah
sarjana kontemporer seperti Sahiron Syamsuddin (2020) dan Abdul
Mustaqim (2018) menilai bahwa posisi al-Dhahabi meskipun kuat secara
metodologis, berpotensi menimbulkan reduksi epistemologi tafsir menjadi
sekadar analisis tekstual. Mereka berargumen bahwa spiritualitas tidak
semestinya dihapus dari wilayah tafsir, melainkan diintegrasikan dalam
kerangka epistemologi yang rasional dan etis. Dengan demikian, kritik al-
Dhahabi dapat dibaca ulang sebagai upaya untuk mencari keseimbangan
antara objektivitas ilmiah dan subjektivitas spiritual, bukan sekadar

penolakan terhadap pengalaman mistik (Rohmah and Hilalludin 2025).

181



Bila ditinjau dari perspektif filsafat ilmu, sikap epistemologis al-
Dhahabi menunjukkan adanya epistemic boundary-making yakni pembatasan
sumber pengetahuan agar tetap dalam kerangka yang dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Dalam hal ini, al-Dhahabi dapat
dikatakan melakukan “positivisasi” tafsir, yaitu mengadopsi semangat
verifikasionisme dalam batas keilmuan Islam. Namun, berbeda dari
positivisme Barat yang menolak metafisika, al-Dhahabi tetap meneguhkan
wahyu sebagai sumber utama kebenaran, sementara akal dan bahasa
berfungsi sebagai alat interpretatif yang terukur (Sugari et al. 2025a).

Dengan demikian, kritik al-Dhahabi terhadap Ibn ‘Arabi bukan hanya
menyoal metodologi tafsir, melainkan juga merefleksikan upaya Islam modern
untuk mempertahankan epistemologi yang rasional namun tetap sakral.
Relevansi kajian ini terletak pada perlunya pengembangan paradigma tafsir
yang mampu mengintegrasikan objektivitas ilmiah dan kedalaman spiritual
sebuah keseimbangan epistemologis yang diharapkan dapat melahirkan
pemahaman al-Qur’an yang holistik, sebagaimana diimpikan oleh al-Attas dan
Nasr dalam kritik mereka terhadap reduksionisme modern (Sugari et al.

2025b).

Relevansi Kritik Positivisme terhadap Kritik al-Dzahabi

Kritik terhadap positivisme yang berkembang di Barat memiliki
relevansi yang mendalam dengan kritik epistemologis yang dilakukan al-
Dzahabi terhadap Ibn ‘Arabi. Keduanya berangkat dari kekhawatiran
epistemologis yang sama: bagaimana menjaga validitas pengetahuan di tengah
potensi penyimpangan subjektivitas. Positivisme, sejak Auguste Comte,
berusaha menegaskan bahwa pengetahuan yang sahih harus dapat diverifikasi
secara empiris dan bebas dari pengaruh nilai, iman, maupun metafisika. Dalam
tradisi Islam, al-Dzahabi juga berupaya menegakkan batas epistemologis tafsir
agar tetap berpijak pada sumber-sumber otoritatif (naqli) dan rasionalitas

tekstual (‘aqli).

182



Baik positivisme maupun metodologi tafsir al-Dzahabi sama-sama
menolak klaim subjektif yang tidak dapat diverifikasi. Dalam epistemologi
Barat modern, klaim-klaim non-empiris termasuk pengalaman religius dan
intuisi batin dipandang tidak ilmiah karena tidak memenuhi prinsip
verifikasionisme. Sementara itu, dalam konteks tafsir, al-Dzahabi menolak
pendekatan Ibn ‘Arabi yang menggunakan kasyf (penyingkapan spiritual) dan
ilham (inspirasi batin) sebagai sumber pengetahuan tafsir, karena dianggap
tidak dapat diverifikasi oleh komunitas ilmiah Islam. Dengan demikian, al-
Dzahabi dan positivisme sama-sama berusaha membangun epistemologi
objektif, meskipun berangkat dari fondasi metafisik yang berbeda. Namun,
kesamaan ini bersifat struktural, bukan substansial. Positivisme memisahkan
pengetahuan dari nilai-nilai moral dan transendental, sedangkan al-Dzahabi
justru menundukkan rasionalitas kepada wahyu sebagai sumber kebenaran
tertinggi. Dalam konteks ini, al-Dzahabi dapat disebut sebagai representasi
dari Islamic rationalism yang mengakui peran akal dalam memahami teks,
tetapi menolak dominasi akal di atas wahyu. Positivisme menegakkan
objektivitas melalui netralitas metodologis, sedangkan al-Dzahabi
menegakkannya melalui kesetiaan terhadap makna ilahi yang termaktub
dalam teks (Abdurrozak and Hilalludin 2025).

Kritik para filsuf Islam terhadap positivisme modern membantu
menjelaskan posisi epistemologis al-Dzahabi ini. Syed Muhammad Naquib al-
Attas menganggap positivisme sebagai bentuk “sekularisasi epistemologis”
yang menyingkirkan Tuhan dari horizon pengetahuan. la menegaskan bahwa
objektivitas sejati dalam Islam bukan berarti netral terhadap nilai, tetapi
berakar pada tawhid, yakni kesatuan antara pengetahuan, realitas, dan nilai.
Demikian pula, Seyyed Hossein Nasr menyebut bahwa ilmu modern yang
didasarkan pada positivisme kehilangan dimensi sakralnya, karena
memisahkan akal dari wahyu dan menyingkirkan intuisi spiritual sebagai jalan
menuju kebenaran. Dalam perspektif ini, kritik al-Dzahabi terhadap tafsir

sufistik Ibn ‘Arabi sejatinya merupakan upaya untuk melindungi kesucian

183



makna wahyu dari reduksi subjektivisme mistik, sebagaimana kritik al-Attas
dan Nasr melindungi pengetahuan dari sekularisasi ilmiah (Bakrin and
Hilalludin 2025).

Relevansi antara kritik positivisme dan kritik al-Dzahabi juga tampak
dalam sikap epistemologis terhadap bahasa dan simbol. Positivisme menolak
ambiguitas makna simbolik dan metaforik karena dianggap tidak ilmiah,
sedangkan al-Dzahabi menolak ta’wil isyari Ibn ‘Arabi karena dianggap
membuka ruang makna yang terlalu luas dan tidak terkendali secara
metodologis. Keduanya menegaskan pentingnya limit interpretatif , yaitu
pembatasan terhadap subjektivitas agar penafsiran tetap konsisten dengan
kaidah rasional dan kontekstual (Halim 2024).

Meskipun demikian, sejumlah pemikir kontemporer seperti Ziauddin
Sardar dan Mohammed Arkoun menilai bahwa upaya menjaga objektivitas
epistemologis tidak boleh menghapus dimensi kreatif dan spiritual penafsiran.
Mereka berargumen bahwa positivisme dan tafsir normatif seperti al-Dzahabi
sama-sama berisiko menutup ruang makna yang dinamis dari teks wahyu.
Dengan demikian, pendekatan integratif diperlukan untuk menjembatani
antara rasionalitas tekstual dan kedalaman spiritual.

Dalam kerangka hermeneutika al-Qur’an, sintesis antara objektivitas
dan subjektivitas ini menjadi titik temu penting. Sebagaimana dijelaskan oleh
Fazlur Rahman, penafsiran al-Qur'an yang autentik harus bersifat ganda:
rasional dan spiritual sekaligus. Al-Dzahabi, meskipun menolak subjektivitas
mistik ekstrem, secara tidak langsung menegaskan perlunya keseimbangan
epistemologis agar makna teks tidak tercerabut dari nilai-nilai spiritual Islam.
Dengan demikian, relevansi kritik positivisme terhadap kritik al-Dzahabi
terletak pada kesamaan upaya menegakkan keabsahan pengetahuan melalui
disiplin metodologis, namun tetap berbeda secara ontologis dan teleologis

dalam menempatkan sumber kebenaran (Supena 2024).

184



KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa perdebatan antara positivisme dan tafsir
sufistik Ibn ‘Arabi merupakan pertarungan epistemologis antara rasionalitas
empiris dan intuisi spiritual. Kritik al-Dzahabi terhadap Ibn ‘Arabi tidak
sekadar perbedaan metodologis, melainkan upaya menegakkan objektivitas
tafsir melalui kesetiaan pada teks, riwayah, dan disiplin rasional, serupa
secara struktural dengan positivisme yang menolak subjektivitas ekstrem.
Namun demikian, fondasi keduanya berbeda secara metafisis: positivisme
bersifat imanen dan menyingkirkan transendensi, sedangkan epistemologi al-
Dzahabi menempatkan wahyu sebagai sumber kebenaran tertinggi. Melalui
hermeneutika filosofis, penelitian ini menunjukkan bahwa objektivitas dalam
Islam bukanlah netralitas bebas nilai, melainkan keterikatan rasional pada
makna ilahiah, sehingga posisi al-Dzahabi dapat dipahami sebagai embrio
Islamic Objectivism yang mengintegrasikan akal dan wahyu dalam kerangka

tafsir yang metodologis dan sakral.

Dalam konteks kontemporer, sintesis epistemologis ini memiliki
relevansi penting di tengah arus sekularisasi ilmu dan kecenderungan
positivistik dalam tafsir digital. Islamic Objectivism menawarkan paradigma
integratif yang menegaskan bahwa objektivitas sejati tidak dapat dilepaskan
dari nilai dan dimensi spiritual, serta bahwa pemahaman wahyu menuntut
sinergi antara rasio dan hati. Penelitian ini merekomendasikan
pengembangan lanjutan paradigma tersebut melalui kajian hermeneutik,
filologis, dan komparatif, serta penerapannya dalam pendidikan dan
metodologi tafsir modern. Dengan demikian, kajian ini berkontribusi pada
penguatan epistemologi tafsir Islam yang holistik, seimbang, dan relevan bagi
tantangan keilmuan modern, seraya membuka ruang dialog konstruktif antara

tradisi intelektual Islam dan wacana pengetahuan kontemporer.

185



DAFTAR PUSTAKA

Abdel Haleem, M A S. 2020. “Contextuality and Objectivity in Qur’anic
Interpretation.” Journal of  Qur’anic Studies 22 (3).
https://doi.org/10.3366/jqs.2020.0421.

Abdurrozak, A, and H Hilalludin. 2025. “Optimalisasi Apresiasi Sastra Di
Kalangan Pelajar Melalui Lomba Puisi Dan Cerpen Antar SMA Se-Lombok
Dalam Rangka Bulan Bahasa.” Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat.

Arkoun, Mohammed. 2021. “Rethinking Islamic Reason and Hermeneutics.”
Die Welt Des Islams 61 (3). https://doi.org/10.1163/15700607-
61030006.

Bakar, Osman. 2021. “Islamic Epistemology and the Question of Scientific
Objectivity.” Islam & Science 19 (2).
https://doi.org/10.15392 /ispub.is.2021.02.

Bakrin, R, and H Hilalludin. 2025. “Pengaruh Media Sosial TikTok Terhadap
Perkembangan Kosakata Bahasa Indonesia Pada Generasi Alfa.”
BEGIBUNG: Jurnal Penelitian Multidisiplin.

Chittick, William C. 2021. “Ibn ‘Arabi and the Epistemology of Spiritual
Knowledge.” Journal of Islamic Philosophy 16.
https://doi.org/10.5840/jislamphil2021165.

Halim, Abdul. 2024. “Ta’wil as Quranic Hermeneutics in the Philosophical
Thought of [Ibn ‘Arabl.” Islamic Studies Review 3 (2).
https://doi.org/10.56529/isr.v3i2.326.

Hanafi, Hassan. 2022. “Revelation, Reason, and Interpretation in Islamic
Thought.” Journal of Islamic Thought 12 (1).
https://doi.org/10.37264/jit.2022.12104.

Hayat, Saeed Fayzul, Achmad Abubakar, and Halimah Basri. 2025.
“Epistemologi Al-Qur’an: Integrasi Wahyu Dan Akal Dalam Tafsir
Kontemporer.” Tasamuh:  Jurnal Studi Islam 17 (2).
https://doi.org/10.47945 /tasamuh.v17i2.2312.

Hidayatulloh, Taufik, Theguh Saumantri, Hajam, and Wahyudi Akmaliah. 2025.
“Ibn Arabi’s Hermeneutics as an Alternative Religious Exegesis for

Contemporary Muslim Society.” Akademika: Jurnal Pemikiran Islam 30
(1). https://doi.org/10.32332 /akademika.v30i1.10082.

Knysh, Alexander. 2021. “Ibn ‘Arabi in Modern Islamic Discourse.” Muslim
World 111 (2). https://doi.org/10.1111/muwo0.12379.

Mustaqim, Abdul. 2023. “Hermeneutika Al-Qur’an: Antara Objektivitas Dan
Subjektivitas Tafsir.” Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies 61 (1).

Nasr, Seyyed Hossein. 2021. “Sacred Knowledge and Modern Epistemology.”

186



Philosophy East and West 71 (4).
https://doi.org/10.1353 /pew.2021.0037.

Rahman, Fazlur. 2022. “Objectivity and Subjectivity in Qur’anic Interpretation
Revisited.” Journal of Qur’anic Studies 24 (2).
https://doi.org/10.3366/jqs.2022.0489.

Rohmah, L, and H Hilalludin. 2025. “Structural Semiotic Analysis of the Three
Phrases Fabiayyi Alai Rabbikuma Tukadziban in Surah Ar-Rahman.” Al-
Akmal: Jurnal Studi Islam.

Said, G H N, and H Hilalludin. 2025. “Analisis Efektivitas Pembiayaan
Murabahah Terhadap Pemberdayaan UMKM Di Indonesia.” AL HILALI:
Jurnal Perbankan Dan Keuangan Syariah.

Saputra, ], and H Hilalludin. 2024. “Peran Kepemimpinan Kepala Sekolah Dan
Profesionalisme Guru Dalam Meningkatkan Mutu Pendidikan Indonesia.”
Jurnal Pendidikan Dan IImu Pendidikan.

Sugari, D, H Hilalludin, and E D Maryani. 2025a. “Integrasi Nilai-Nilai Al-Qur’an
Dalam Penguatan Karakter Di Lembaga Pendidikan Islam Modern.” Jurnal
Al-Hudaya: Pendidikan Islam.

Sugari, D, H Hilalludin, and E D Maryani. 2025b. “Model Pembelajaran Tahfiz
Berbasis Neurosains Untuk Meningkatkan Daya Hafal Santri.” Jurnal Al-
Hudaya: Pendidikan Islam.

Supena, Ilyas. 2024. “Epistemology of Tafsir, Ta’'wil, and Hermeneutics:
Towards an Integrative Approach.” Journal of Islamic Thought and
Civilization 14 (1). https://doi.org/10.32350/jitc.141.08.

Wahyudi. 2025. “Analisis Konsep Ta’'wil Ibn ‘Arab1 Terhadap Ayat-Ayat Al-
Qur'An.” Jurnal IImiah IImu Ushuluddin 17 (2).
https://doi.org/10.18592 /jiu.v17i2.2273.

Zulaiha, Eni, Muhammad Yahya, and Muhammad Thsan. 2025. “Argumentasi
Eksistensial Tafsir Sufi Dalam Epistemologi Islam.” Jurnal Iman Dan
Spiritualitas 2 (3). https://doi.org/10.15575/jis.v2i3.18317.

187



