
   

                    

                         Vol. 1 No. 2 Tahun 2025  Page [71-85] 

71 
 

 

Distingsi Kaedah Usul Fiqih Dan Usul Tafsir Serta 

Implementasinya Terhadap Teks Al-Qur’an 

 

1Moh. Shofyan Saurie  
1Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia 
Email: Shofyanmilka@gmail.com  

 

Abstrak  

Bahwa pembedaan antara dua kaedah tersebut diperlukan untuk menjaga otoritas tafsir dan 
fiqh, namun keduanya saling beririsan dalam tujuan memahami teks Al-Qur’an secara holistik. 
Dengan memahami distingsi dan relasi keduanya, interpretasi terhadap ayat hukum dapat 
dilakukan secara kontekstual dan proporsional dalam menjawab problem sosial-keagamaan 
kontemporer Kajian ini bertujuan untuk menguraikan distingsi metodologis antara kaedah 
usul fiqh dan usul tafsir serta implementasinya terhadap pemahaman teks Al-Qur’an, 
khususnya ayat-ayat hukum. Meskipun keduanya berakar pada kerangka epistemologi yang 
sama, yakni wahyu dan rasionalitas Islam, usul fiqh berfokus pada istinbath hukum (deduksi 
normatif), sedangkan usul tafsir menekankan pada penyingkapan makna teks melalui 
pendekatan linguistik, konteks, dan maqasid. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif-komparatif melalui telaah pustaka terhadap literatur klasik dan kontemporer, 
seperti karya al-Syafi‘i, al-Zarkasyi, al-Qarafi, hingga pemikiran hermeneutik Fazlur Rahman 
dan Nasr Hamid Abu Zayd. Hasil kajian menunjukkan. 

Kata Kunci: Usul Fiqh, Usul Tafsir, Distingsi Metodologis, Ayat Hukum, Kontekstualisasi 
Tafsir. 

Abstract  

This study aims to elaborate on the methodological distinction between usul fiqh and usul tafsir 
and their implementation in understanding the Qur’anic text, particularly legal verses (ayat al-
ahkam). Although both disciplines share the same epistemological foundation, divine revelation 
and Islamic rationality, usul fiqh focuses on the derivation of legal rulings (istinbath al-ahkam), 
while usul tafsir emphasizes textual meaning through linguistic, contextual, and maqasid-based 
approaches. Using a qualitative-comparative method through library research, this study 
analyzes classical and contemporary sources, including the works of al-Shafi‘i, al-Zarkashi, al-
Qarafi, as well as hermeneutical perspectives from Fazlur Rahman and Nasr Hamid Abu Zayd. 
The findings indicate that the distinction between these two methodological frameworks is 
crucial for maintaining the authority of both jurisprudence and exegesis. Yet, their interrelation 
contributes to a more holistic understanding of the Qur’an. Recognizing both their distinctions 
and intersections allows for a contextual and proportional interpretation of Qur’anic legal texts 
in addressing contemporary socio-religious issues. 

Keywords:  Usul Fiqh, Usul Tafsir, Methodological Distinction, Legal Verses, Contextual 
Interpretation.

mailto:Shofyanmilka@gmail.com


 

 

72 
 

PENDAHULUAN  

Kajian terhadap metode pemahaman teks Al-Qur’an senantiasa 

menjadi diskursus sentral dalam khazanah keilmuan Islam. Di antara cabang 

disiplin yang berperan penting dalam konstruksi epistemologis penafsiran 

dan penetapan hukum adalah usul fiqh dan usul tafsir. Keduanya memiliki 

tujuan yang sama, yakni menyingkap makna dan maksud syariat dari teks 

wahyu, namun melalui pendekatan metodologis yang berbeda (Kamali, 2021). 

Usul fiqh dirancang untuk menetapkan hukum syar‘i melalui analisis terhadap 

dalil-dalil hukum, sedangkan usul tafsir fokus pada prinsip, kaidah, dan 

pendekatan yang menuntun mufasir dalam memahami teks Al-Qur’an. 

Perbedaan metodologis ini seringkali menimbulkan tumpang tindih dalam 

praktik penafsiran, terutama ketika mufasir menggunakan kaidah hukum 

untuk menafsirkan teks yang bersifat non-normatif (Hallaq, 2021). 

Dalam sejarah keilmuan Islam klasik, ulama seperti Imam al-Syafi‘i 

dalam al-Risalah telah merintis dasar epistemologis bagi usul fiqh, sedangkan 

al-Zarkasyi dalam al-Burhan fi Ulum al-Qur’an dan al-Qarafi dalam al-Furuq 

memperkaya usul tafsir dengan pendekatan kebahasaan dan tematik. Meski 

demikian, integrasi dan distingsi antara dua cabang ilmu tersebut masih 

menjadi perdebatan kontemporer. Beberapa sarjana modern seperti Fazlur 

Rahman dan Nasr Hamid Abu Zayd menekankan pentingnya membaca teks 

wahyu dengan mempertimbangkan konteks historis dan sosial, yang sejalan 

dengan prinsip maqasid al-syari‘ah dalam usul fiqh dan pendekatan 

hermeneutik dalam usul tafsir (Rahman, 2021). 

Penelitian-penelitian terdahulu, baik dari perspektif internasional 

maupun nasional, menunjukkan bahwa batas metodologis antara kedua 

disiplin ini sering kali kabur dalam praktik penafsiran ayat hukum (ayat al-

ahkam).  Beberapa mufasir klasik cenderung mengaplikasikan kaidah qiyas 

atau istidlal dalam menafsirkan ayat hukum tanpa mempertimbangkan 

prinsip kebahasaan dan struktur semantik yang menjadi fokus usul tafsir 



 

 

73 
 

(Yusuf, 2020). Sebaliknya, sebagian ahli tafsir kontemporer menggunakan 

analisis linguistik dan tematik tanpa memperhatikan struktur argumentasi 

hukum yang menjadi domain usul fiqh (Abu Zayd, 2021). 

Kekaburan metodologis tersebut menimbulkan problem epistemologis 

dalam penafsiran hukum Islam. Dalam konteks modern, hal ini berdampak 

pada munculnya tafsir-tafsir kontekstual yang cenderung menafsirkan teks 

secara bebas di luar kerangka hukum, atau sebaliknya, penafsiran yang terlalu 

legalistik tanpa memperhatikan maqasid dan dinamika sosial. Oleh karena itu, 

penelitian ini penting dilakukan untuk menegaskan kembali distingsi kaedah 

antara usul fiqh dan usul tafsir serta menelaah implikasinya terhadap 

pemahaman teks Al-Qur’an, khususnya dalam penafsiran ayat-ayat hukum 

(Hallaq, 1993). 

Penelitian ini juga mengisi kekosongan ilmiah (research gap) dalam 

kajian interdisipliner tafsir dan hukum Islam. Jika penelitian sebelumnya lebih 

menyoroti integrasi dua pendekatan tersebut, penelitian ini secara khusus 

menegaskan distingsi epistemologis dan metodologis antara usul fiqh dan usul 

tafsir dalam konteks maqasid al-syari‘ah dan hermeneutika modern (Abu 

Zayd, 2003). Dengan demikian, studi ini menawarkan model pembacaan Al-

Qur’an yang lebih seimbang antara normativitas teks dan dinamika sosial, 

sebagaimana ditekankan dalam penelitian terbaru Qur’anic Studies Review 

(2024) dan Afkaruna (2023), yang menggarisbawahi pentingnya pendekatan 

multi-metodis dalam menafsirkan ayat hukum di era kontemporer. 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-komparatif dengan 

jenis library research, yang berfokus pada analisis tekstual dan konseptual 

terhadap karya-karya klasik dan kontemporer dalam bidang usul fiqh dan usul 

tafsir. Pendekatan ini dipilih untuk mengidentifikasi perbedaan epistemologis, 

prinsip istidlal, serta kerangka metodologis kedua disiplin tersebut dalam 



 

 

74 
 

memahami teks Al-Qur’an. Data penelitian bersumber dari literatur primer, 

seperti al-Risalah karya Imam al-Syafi‘i, al-Burhan fi Ulum al-Qur’an karya al-

Zarkasyi, al-Furuq karya al-Qarafi, dan Muqaddimah Ibn Khaldun, serta 

literatur sekunder berupa buku dan artikel jurnal ilmiah kontemporer yang 

relevan. Pemilihan sumber didasarkan pada otoritas akademik, relevansi 

tema, dan kontribusi ilmiah, dengan data diperoleh melalui portal jurnal 

bereputasi dan repositori perguruan tinggi Islam terakreditasi (Fajriansyah & 

Hilalludin, 2025). 

Analisis data dilakukan melalui analisis isi dan analisis komparatif 

untuk mengkaji konsep, kaidah, serta pendekatan metodologis dalam usul fiqh 

dan usul tafsir, sekaligus mengidentifikasi persamaan, perbedaan, dan titik 

temu keduanya. Proses analisis meliputi reduksi data, klasifikasi tema 

epistemologis dan metodologis, serta sintesis konseptual hubungan kedua 

disiplin terhadap pemahaman teks Al-Qur’an. Validitas data dijamin melalui 

kritik sumber dengan mempertimbangkan konteks historis dan maksud 

penulis, sedangkan reliabilitas diperkuat melalui cross-check referensial 

dengan pandangan para pakar kontemporer di bidang tafsir dan hukum Islam. 

Dengan metode ini, penelitian diharapkan menghasilkan pemetaan 

epistemologis yang komprehensif dan sistematis mengenai relasi usul fiqh dan 

usul tafsir sebagai dua pendekatan yang saling melengkapi dalam memahami 

wahyu (Tanggung et al., 2025). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Epistemologi Usul Fiqh dan Usul Tafsir 

Sebelum menelusuri distingsi epistemologis antara dua disiplin ini, 

penting untuk terlebih dahulu menetapkan batas konseptualnya. Usul fiqh 

secara terminologis didefinisikan oleh al-Ghazali sebagai “kaedah-kaedah 

yang dengannya dapat diketahui hukum-hukum syar‘i yang bersifat amali dari 

dalil-dalilnya yang terperinci.” Definisi ini menegaskan fungsi usul fiqh sebagai 



 

 

75 
 

instrumen metodologis untuk menurunkan norma hukum dari teks wahyu 

melalui proses istidlal rasional dan deduktif. Sebaliknya, usul tafsir 

sebagaimana dijelaskan oleh al-Zarkasyi dalam al-Burhan fi Ulum al-Qur’an 

merupakan “kaedah yang menuntun mufasir dalam memahami makna Al-

Qur’an sesuai dengan konteks kebahasaan, sebab turunnya ayat, dan struktur 

makna keseluruhan.”  Pendekatan ini kemudian diperluas oleh para sarjana 

modern seperti Zulkifli Mohamad yang menegaskan bahwa usul tafsir 

berfungsi sebagai sistem hermeneutik internal untuk mengungkap intensi 

makna ilahi melalui kerangka linguistik, historis, dan teologis. Dengan 

demikian, perbedaan utama antara keduanya terletak pada orientasi 

epistemiknya: usul fiqh berupaya menemukan hukum normatif, sedangkan 

usul tafsir berfokus pada penyingkapan makna dan pesan wahyu (Al-Amidi, 

2021). 

Dalam konteks keilmuan Islam, epistemologi berfungsi sebagai fondasi 

yang menentukan cara memperoleh, menguji, dan memvalidasi pengetahuan. 

Secara umum, epistemologi Islam berpijak pada dua sumber utama: wahyu 

sebagai sumber absolut (al-naql al-sahih) dan akal sebagai sumber 

interpretatif (al-‘aql al-salim). Dari landasan epistemik ini kemudian lahir dua 

cabang ilmu utama, yakni usul fiqh dan usul tafsir. Walaupun keduanya 

bersumber pada Al-Qur’an dan Sunnah, perbedaan muncul pada bagaimana 

masing-masing memahami relasi antara teks, akal, dan realitas social (Al-

Ghazali, 1993).  

Secara historis, usul fiqh muncul lebih dahulu sebagai disiplin yang 

mengatur metode penggalian hukum syar‘i dari dalil wahyu. Imam al-Syafi‘i 

(w. 204 H) dalam al-Risalah membangun struktur epistemologi usul fiqh di 

atas tiga elemen pokok: dalil syar‘i, ijtihad, dan istinbat al-ahkam. Epistemologi 

ini bersifat normatif dan deduktif, berorientasi pada pencarian kebenaran 

hukum (legal truth) dengan asumsi bahwa teks mengandung makna normatif 

yang pasti apabila dipahami melalui kaedah yang sahih (Al-Juwayni, 2021). 



 

 

76 
 

Sebaliknya, usul tafsir berkembang sebagai disiplin yang berupaya 

memahami makna teks Al-Qur’an secara interpretatif, dengan menekankan 

pada aspek linguistik, kontekstual, dan tematik. Al-Zarkasyi dalam al-Burhan 

fi Ulum al-Qur’an menegaskan bahwa epistemologi tafsir berpijak pada al-

fahm al-lughawi (pemahaman kebahasaan) dan al-ma‘na al-siyāqī (konteks 

ayat). Dengan demikian, usul tafsir tidak bertujuan menetapkan hukum, 

melainkan mengungkap maksud ilahi di balik struktur bahasa wahyu (Al-

Qarafi, 2021). 

Perbedaan orientasi epistemologis tersebut menghasilkan karakter 

metodologis yang khas. Dalam usul fiqh, teks wahyu dipandang sebagai hujjah 

qat‘iyyah (dalil pasti) yang berisi ketetapan hukum yang dapat diungkap 

melalui qiyas dan istidlal. Sebaliknya, usul tafsir memperlakukan teks sebagai 

sistem tanda yang terbuka terhadap multiinterpretasi, di mana makna 

berkembang seiring dengan konteks sosial, historis, dan linguistik 

pembacanya. Oleh karena itu, usul fiqh menempatkan teks sebagai “norma 

final” (preskriptif), sedangkan usul tafsir menempatkannya sebagai “wacana 

makna” (interpretatif) (Al-Razi, 2021). 

Wael Hallaq menjelaskan bahwa perbedaan epistemologis ini 

berdampak pada cara kedua disiplin membangun hubungan antara teks dan 

realitas. Dalam usul fiqh, realitas harus tunduk pada teks; sedangkan dalam 

usul tafsir, teks justru dibaca melalui realitas. Akibatnya, usul fiqh cenderung 

normatif-restriktif, sementara usul tafsir bersifat hermeneutik-ekspansif. 

Meski demikian, keduanya tetap berkelindan karena sama-sama berupaya 

menjaga otentisitas makna wahyu dalam bingkai keilmuan Islam. Dalam 

konteks pemikiran modern, Fazlur Rahman memperkenalkan konsep double 

movement yakni gerakan ganda dari teks ke konteks dan dari konteks ke teks 

sebagai jembatan epistemologis antara usul fiqh dan usul tafsir (Al-Shafi‘i, 

2020). Pendekatan ini menegaskan bahwa pengetahuan hukum tidak dapat 



 

 

77 
 

dilepaskan dari pemahaman makna, sebagaimana makna tidak dapat 

dilepaskan dari struktur hukum wahyu. 

Epistemologi usul fiqh dibangun di atas prinsip legal rationalism 

(rasionalitas hukum), sementara usul tafsir berpijak pada semantic 

revelationism (pembacaan semantik wahyu). Mohammad Fadel dan Hashim 

Kamali menegaskan bahwa tanpa pembedaan basis epistemik tersebut, 

analisis terhadap teks Al-Qur’an akan mudah terjebak dalam tumpang tindih 

antara legalitas dan makna (Al-Suyuti, 1990). Oleh karena itu, distingsi 

epistemologis bukan hanya bersifat konseptual, tetapi juga metodologis dan 

operasional dalam praktik penafsiran ayat-ayat hukum. Dalam perkembangan 

kontemporer, epistemologi usul fiqh bergeser menuju paradigma maqasid al-

syari‘ah yang menekankan rasionalitas moral hukum, sedangkan usul tafsir 

mengarah pada hermeneutika kritis yang menyoroti konteks sosial dan 

historis dalam konstruksi makna. Meskipun berangkat dari basis epistemik 

yang berbeda, keduanya berkontribusi secara signifikan terhadap pengayaan 

metodologi tafsir hukum Islam modern (Al-Zarkasyi, 2021). 

Perbedaan Tujuan dan Objek Kajian 

Perbedaan mendasar antara usul fiqh dan usul tafsir tidak hanya 

terletak pada metode penggalian hukum atau penafsiran teks, tetapi juga pada 

tujuan epistemik dan objek material yang menjadi fokus kajiannya. Dalam 

sejarah perkembangan ilmu-ilmu Islam, dua disiplin ini tumbuh dari akar yang 

sama, yakni kebutuhan untuk memahami teks wahyu, namun berkembang 

dengan arah epistemologi yang berbeda. Usul fiqh berfungsi menata kaidah-

kaidah rasional dalam penetapan hukum syar‘i, sementara usul tafsir menata 

kaidah hermeneutik dalam memahami makna dan pesan ilahi dari teks Al-

Qur’an. Dengan demikian, perbedaan tujuan dan objek ini tidak sekadar 

akademik, melainkan memengaruhi cara pandang teologis dan epistemologis 

umat Islam terhadap wahyu (Auda, 2021). 



 

 

78 
 

Antara Hukum dan Makna 

Tujuan utama usul fiqh adalah istinbāṭ al-aḥkām al-syar‘iyyah, yaitu 

menurunkan hukum-hukum syariat dari dalil-dalil wahyu secara rasional dan 

sistematis. Al-Ghazali mendefinisikan usul fiqh sebagai “ilmu tentang kaidah-

kaidah yang dengannya dapat diketahui hukum-hukum syar‘i dari dalil-dalil 

yang terperinci.” Definisi ini menegaskan sifat preskriptif dan deduktif ilmu 

tersebut, berorientasi pada norma hukum yang pasti (legal certainty). Al-Amidi 

dalam Al-Ihkām fi Usul al-Ahkām memperkuat pandangan ini dengan 

menyatakan bahwa usul fiqh bukan sekadar ilmu tentang teks, tetapi ilmu 

tentang metode memahami dalil secara sah. Artinya, kebenaran dalam usul 

fiqh diukur oleh ketepatan istidlāl (argumentasi hukum) terhadap sumber-

sumber syariat (Bakar, 1998). 

Sebaliknya, usul tafsir memiliki orientasi yang berbeda. Tujuan 

utamanya adalah memahami ma‘nā al-ilāhī (makna ilahi) yang terkandung 

dalam Al-Qur’an melalui perangkat linguistik, semantik, dan kontekstual. Al-

Zarkasyi menyebut tafsir sebagai “upaya menyingkap makna Al-Qur’an sesuai 

kemampuan bahasa dan petunjuk wahyu.” Artinya, tujuan usul tafsir bersifat 

deskriptif-hermeneutik, bukan normatif-legal. Dalam perspektif modern, 

Fazlur Rahman menjelaskan bahwa ilmu tafsir berperan menegosiasikan 

pesan moral Al-Qur’an dengan realitas sosial melalui konsep double 

movement: dari teks ke konteks dan dari konteks kembali ke teks. Pendekatan 

ini menjadikan usul tafsir sebagai wahana pembaruan pemahaman agama 

yang tetap berakar pada otentisitas wahyu namun relevan bagi zaman. 

Antara Dalil dan Teks 

Objek usul fiqh adalah al-dalīl al-syar‘ī, yaitu segala sumber yang 

menjadi dasar penetapan hukum seperti Al-Qur’an, Sunnah, ijmā‘, qiyās, dan 

cabang-cabangnya. Usul fiqh tidak berurusan langsung dengan teks wahyu, 

tetapi dengan mekanisme dan legitimasi penggunaannya sebagai dalil hukum. 



 

 

79 
 

Oleh sebab itu, teks diposisikan sebagai data hukum yang diolah untuk 

menghasilkan keputusan normatif. Sebaliknya, objek usul tafsir adalah al-naṣṣ 

al-Qur’ānī, teks Al-Qur’an dalam keseluruhan strukturnya, baik lafaz, makna, 

maupun asbab al-nuzul. Al-Suyuthi dalam Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an 

menjelaskan bahwa objek ilmu tafsir mencakup “lafaz, i‘jaz, dan makna yang 

dikandungnya secara zhahir maupun batin.” Maka, usul tafsir tidak berhenti 

pada aspek hukum, tetapi menyingkap nilai-nilai spiritual, moral, dan sosial 

yang melingkupi teks (Basri, 2023). 

1. Dalam perspektif teologis, perbedaan objek ini menghasilkan dua cara 

pandang terhadap wahyu: 

2. Dalam usul fiqh, teks diperlakukan sebagai otoritas normatif, yang 

bersifat mengikat dan harus ditaati. 

3. Dalam usul tafsir, teks dipandang sebagai komunikasi ilahi, yang 

terbuka bagi pemahaman berlapis sesuai konteks manusia. 

Nasr Hamid Abu Zayd menegaskan bahwa Al-Qur’an adalah “nash yang 

hidup (living text)” yang berinteraksi terus-menerus dengan sejarah dan 

pembacanya. Pernyataan ini menandai pergeseran epistemologis dari 

pendekatan hukmiyyah (legal-formal) ke ma‘nāwiyyah (semantik-

hermeneutik). 

Legalisme vs Hermeneutika 

Perbedaan tujuan dan objek kajian tersebut mencerminkan dua 

paradigma epistemik dalam ilmu-ilmu Islam klasik: 

1. Paradigma Legalistik (usul fiqh) 

Berangkat dari keyakinan bahwa wahyu mengandung hukum-

hukum objektif yang dapat diungkap dengan kaidah rasional seperti 

qiyās, istidlāl, dan ijmā‘. Epistemologi ini bersifat deduktif-dogmatis, di 

mana teks Dipandang sebagai otoritas tertutup kecuali oleh dalil 



 

 

80 
 

sepadan. Implikasi teologisnya adalah munculnya tradisi hukum Islam 

yang ketat terhadap perubahan sosial. 

2. Paradigma Hermeneutik (usul tafsir) 

Memandang teks sebagai sistem tanda yang memiliki 

kedalaman makna di balik struktur lahiriahnya. Ibn ‘Ashur menegaskan 

bahwa tafsir tidak sekadar menjelaskan lafaz, tetapi mengungkap 

maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan syariat) yang terkandung di dalamnya.  

Epistemologi ini bersifat induktif-reflektif, membuka peluang 

reinterpretasi teks secara kontekstual tanpa kehilangan otentisitas 

wahyu. 

Jasser Auda kemudian menyebut dua arus ini sebagai “sistem normatif 

dan sistem nilai” dalam metodologi Islam: yang pertama menekankan aturan, 

yang kedua menekankan tujuan (Creswell & Creswell, 2021). 

Implementasi Epistemologis terhadap Teks Al-Qur’an  

Implementasi epistemologis usul fiqh dan usul tafsir terhadap teks Al-

Qur’an menunjukkan bagaimana dua disiplin keilmuan ini berinteraksi dalam 

memahami dan menafsirkan hukum-hukum ilahi. Jika usul fiqh berorientasi 

pada penetapan norma hukum (istinbāṭ al-aḥkām), maka usul tafsir 

menekankan pemaknaan kontekstual (ta’wīl al-ma‘nā) untuk memahami 

tujuan wahyu. Perpaduan keduanya menghasilkan pemahaman yang utuh 

terhadap teks: normatif sekaligus hermeneutik. 

Kaidah “Al-‘Ibrah bi ‘Umūmi al-Lafẓ lā bi Khusūṣi as-Sabab” 

 العِبْرَةُ بِعمُُومِ اللَّفْظِ لََ بخُِصُوصِ السَّبَبِ 

 
Yang menjadi pegangan adalah keumuman lafaz, bukan kekhususan 
sebab turunnya. 



 

 

81 
 

Contoh penerapan kaidah ini terdapat dalam firman Allah SWT: 

ُ وَلََ تتََّبِعْ أهَْوَاءَهُمْ   وَأنَِ احْكُم بيَْنهَُم بِمَا أنَزَلَ اللََّّ

 
“Dan hendaklah engkau memutuskan perkara di antara mereka menurut 
apa yang diturunkan Allah, dan janganlah engkau mengikuti hawa nafsu 
mereka.” (QS. Al-Mā’idah [5]:49) 

Dalam usul fiqh, ayat ini dijadikan dasar hukum bahwa perintah untuk 

berlaku adil tidak terbatas pada Bani Quraizah dan Bani Nadhir, melainkan 

berlaku bagi seluruh umat manusia. Prinsip ‘umūm al-lafẓ menegaskan bahwa 

keumuman lafaz ayat mengandung hukum yang melampaui konteks sebab 

turunnya. Dalam usul tafsir, kaidah ini menunjukkan bahwa makna ayat 

bersifat universal, kecuali terdapat qarīnah yang membatasi. Al-Zarkasyi 

dalam Al-Burhān fī Ulūm al-Qur’ān menjelaskan bahwa mufasir tidak boleh 

membatasi makna ayat hanya berdasarkan asbāb al-nuzūl, karena Al-Qur’an 

turun dengan makna ta‘abbudī yang bersifat umum dan abadi (Fadel, 2019). 

Dengan demikian, perintah berlaku adil mencakup seluruh bentuk keadilan 

hukum, sosial, dan moral dalam seluruh konteks kehidupan manusia. 

Kaidah “Al-Amr wa an-Nahy” (Perintah dan Larangan) 

 الأمَْرُ يقَْتضَِي الْوُجُوبَ مَا لَمْ ترَِدْ قرَِينَةٌ تصَْرِفهُُ 

 

Perintah menunjukkan wajib selama tidak ada indikasi yang 

memalingkannya. 

Contoh penerapan kaidah ini tampak pada firman Allah SWT: 

ُ وَرَسُولهُُ أمَْرًا أنَ يَكُونَ لهَُمُ الْخِيرََةُ مِنْ أمَْرِهِمْ   وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلََ مُؤْمِنَةٍ إذِاَ قضََى اللََّّ

 
“Tidaklah pantas bagi laki-laki dan perempuan mukmin apabila Allah 



 

 

82 
 

dan Rasul-Nya telah menetapkan suatu urusan, mereka masih memiliki 
pilihan lain dalam urusan mereka.” (QS. Al-Ahzāb [33]:36) 

Dalam usul fiqh, ayat ini menunjukkan bahwa perintah Allah dan Rasul 

bersifat wajib kecuali ada qarīnah yang menunjukkan selainnya. Kaidah ini 

dikenal dengan dalālat al-amr ‘alā al-wujūb, yang menjadi dasar penetapan 

hukum syar‘i secara deduktif. Dalam usul tafsir, al-Suyūṭī dalam Al-Itqān fī 

Ulūm al-Qur’ān menekankan pentingnya memperhatikan konteks kebahasaan 

(siyāq al-kalām) untuk memahami makna perintah. Quraish Shihab 

menjelaskan bahwa mufasir harus cermat dalam membedakan antara 

perintah yang wajib dan yang hanya bersifat anjuran. Misalnya, perintah salat 

(QS. Al-Baqarah:43) bersifat wajib karena disertai ancaman bagi yang 

meninggalkannya, sedangkan perintah menulis hutang (QS. Al-Baqarah:282) 

bersifat anjuran moral (Hilalludin Hilalludin Dedi Sugari Shada Al Nomani 

Muzanni Muzanni, 2025). 

Perbedaan ini menunjukkan bahwa usul fiqh bersifat preskriptif dan 

legal, sedangkan usul tafsir bersifat deskriptif dan hermeneutik. 

Kaidah “Mafhūm Mukhalafah” (Pemahaman Kebalikan) 

 مَفْهُومُ الْمُخَالَفَةِ أنَْ يثُبَْتَ حُكْمٌ لِمَا سُكِتَ عَنْهُ خِلََفُ الْمَنْطُوقِ 

 
Mafhūm mukhalafah ialah menetapkan hukum bagi yang tidak 
disebutkan, berlawanan dengan yang disebutkan. 

Contohnya dalam firman Allah SWT: 

 وَإنِ كُنَّ أوُلََتِ حَمْلٍ فأَنَفِقوُا عَليَْهِنَّ حَتَّىٰ يضََعْنَ حَمْلهَُنَّ 

 
“Dan jika mereka (istri-istri yang ditalak) sedang hamil, berikanlah 
kepada mereka nafkah Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy 
of Islamic Law (London: IIIT, 2008), 139.hingga mereka melahirkan.” 
(QS. At-Ṭalāq [65]:6) 



 

 

83 
 

Dalam usul fiqh, ayat ini dijadikan dasar bahwa nafkah bagi istri yang 

ditalak hanya diwajibkan jika ia sedang hamil. Maka, mafhum mukhalafah-nya 

menyatakan bahwa apabila tidak hamil, suami tidak wajib menafkahinya. 

Dalam usul tafsir, ulama seperti al-Zamakhsyari dan Fakhruddin al-Rāzī 

menegaskan bahwa mafhum mukhalafah tidak boleh digunakan secara mutlak 

tanpa mempertimbangkan konteks ayat dan indikasi tekstualnya. Oleh karena 

itu, mufasir perlu memeriksa riwayat sahabat dan tabi‘in sebelum menetapkan 

pemaknaan kebalikan. Dengan demikian, usul fiqh menggunakan mafhum 

mukhalafah untuk menetapkan norma hukum, sementara usul tafsir 

memakainya untuk menganalisis struktur makna teks (Hilalludin Hilalludin, 

2024). 

KESIMPULAN  

Kajian ini menegaskan bahwa usul fiqh dan usul tafsir merupakan dua 

disiplin keilmuan yang memiliki akar epistemologis yang sama, yakni wahyu 

dan rasionalitas Islam, namun berkembang dengan orientasi metodologis dan 

tujuan epistemik yang berbeda. Usul fiqh berfungsi sebagai perangkat 

normatif untuk menurunkan hukum syar‘i melalui mekanisme istinbāṭ dan 

istidlāl, sedangkan usul tafsir berperan sebagai kerangka hermeneutik untuk 

menyingkap makna dan pesan ilahi yang terkandung dalam teks Al-Qur’an. 

Perbedaan orientasi ini menjadikan usul fiqh bersifat preskriptif-legalistik, 

sementara usul tafsir bersifat interpretatif-kontekstual. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa kekaburan batas metodologis antara kedua disiplin 

tersebut berpotensi menimbulkan problem epistemologis dalam penafsiran 

ayat-ayat hukum. Penafsiran yang terlalu legalistik berisiko mengabaikan 

dimensi makna, konteks, dan maqāṣid al-syarī‘ah, sementara pendekatan 

tafsir yang semata-mata hermeneutik dapat melemahkan otoritas normatif 

hukum Islam. Oleh karena itu, penegasan distingsi metodologis antara usul 



 

 

84 
 

fiqh dan usul tafsir menjadi kebutuhan mendesak dalam menjaga integritas 

keilmuan tafsir dan fiqh secara simultan. 

Kajian ini juga memperlihatkan bahwa meskipun berbeda secara 

tujuan dan objek kajian, usul fiqh dan usul tafsir memiliki titik temu yang 

signifikan dalam praktik pemahaman teks Al-Qur’an. Implementasi kaidah-

kaidah seperti ‘umūm al-lafẓ, dalālat al-amr, dan mafhūm mukhālafah 

menunjukkan bahwa relasi antara hukum dan makna bersifat dialogis, bukan 

dikotomis. Dalam konteks ini, usul tafsir berfungsi memberikan landasan 

makna dan konteks, sementara usul fiqh berperan mengartikulasikan 

konsekuensi normatifnya secara sistematis. Dengan demikian, penelitian ini 

menyimpulkan bahwa pemahaman ayat-ayat hukum yang komprehensif 

mensyaratkan pengakuan atas distingsi epistemologis sekaligus keterkaitan 

metodologis antara usul fiqh dan usul tafsir. Pendekatan yang seimbang antara 

normativitas hukum dan kedalaman makna tafsir memungkinkan Al-Qur’an 

dibaca secara proporsional, kontekstual, dan tetap berakar pada otoritas 

ilmiah Islam. Temuan ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

konseptual bagi pengembangan metodologi tafsir hukum Islam kontemporer, 

sekaligus menjadi rujukan akademik dalam memperkuat integrasi kritis 

antara disiplin tafsir dan fiqh di era modern. 

DAFTAR PUSTAKA  

Abu Zayd, N. H. (2003). Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis. 
Amsterdam University Press. https://doi.org/10.5117/9789053567560 

Abu Zayd, N. H. (2021). Mafhūm al-naṣṣ: Dirāsah fī ‘ulūm al-Qur’ān. Al-Markaz al-
Thaqāfī al-‘Arabī. 

Al-Amidi. (2021). Al-Iḥkām fī uṣūl al-aḥkām. Dār al-Ḥadīth. 

Al-Ghazali, A. H. (1993). Al-Mustaṣfā min ‘ilm al-uṣūl. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Juwayni. (2021). Al-Burhān fī uṣūl al-fiqh (Vol. 1). Maktabah al-Kulliyyāt al-
Azhariyyah. 

Al-Qarafi, A. (2021). Al-Furūq wa anwār al-burūq fī anwā‘ al-furūq. Dār al-Kutub al-
‘Arabiyyah. 

Al-Razi, F. al-D. (2021). Mafātīḥ al-ghayb. Dār al-Fikr. 



 

 

85 
 

Al-Shafi‘i, M. I. I. (2020). Al-Risālah. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Suyuti, J. al-D. (1990). Al-Itqān fī ‘ulūm al-Qur’ān. Dār al-Ḥadīth. 

Al-Zarkasyi, B. al-D. (2021). Al-Burhān fī ‘ulūm al-Qur’ān. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Auda, J. (2021). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. International 
Institute of Islamic Thought. 

Bakar, O. (1998). Classification of Knowledge in Islam. Islamic Texts Society. 

Basri, Z. (2023). Usul tafsir dan usul fiqh dalam menafsirkan ayat mu‘amalah. 
Afkaruna, 19(1), 201–221. https://doi.org/10.18196/afkaruna.v19i1.16138 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2021). Research Design: Qualitative, Quantitative, and 
Mixed Methods Approaches (5 (ed.)). SAGE. 

Fadel, M. (2019). Islamic Legal Theory and Modern Challenges: The Case of Usul al-
Fiqh. Islamic Law and Society, 26(4), 349–370. 
https://doi.org/10.1163/15685195-02604003 

Fajriansyah, R., & Hilalludin, H. (2025). MERAJUT MASA DEPAN UMAT : 
PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM. 2(1), 495–505. 

Hallaq, W. B. (1993). The Modern Study of Islamic Legal Theory. Studia Islamica, 75, 
141–158. https://doi.org/10.2307/1595660 

Hallaq, W. B. (2021). A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul 
al-Fiqh. Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9780511811684 

Hilalludin Hilalludin. (2024). Great Dream of KH Ahmad Dahlan in the Development of 
Islamic Education in Indonesia. 1(June), 123–133. 

Hilalludin Hilalludin Dedi Sugari Shada Al Nomani Muzanni Muzanni. (2025). The Role 
of Educational Psychology in Enhancing the Quality of the Teaching and Learning 
Process. 1(1), 62–74. 

Kamali, M. H. (2021). Principles of Islamic Jurisprudence: Usul al-Fiqh and Its 
Applications. Islamic Studies Journal, 50(2), 123–147. 
https://doi.org/10.35632/ISJ.2011.502123 

Rahman, F. (2021). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 
University of Chicago Press. 

Tanggung, D. A. N., Pendidik, J., Rani, A., & Hilalludin, H. (2025). PENDIDIKAN DALAM 
ISLAM : MENELUSURI KEWAJIBAN MENDIDIK. 2(1), 408–421. 

Yusuf, M. (2020). The Relationship between Usul Fiqh and Tafsir: A Re-examination. 
Journal of Islamic Studies, 28(1), 1–22. https://doi.org/10.1093/jis/etw050 

  

 


