JOPEN  P-ISSN XXXX-XXXX
ACCESS E-ISSN xxxx-XXXX

| KZ AL-HUDAYA
Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Pendidikan

AL-HUDAYA
, Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 Page [71-85]

Distingsi Kaedah Usul Figih Dan Usul Tafsir Serta
Implementasinya Terhadap Teks Al-Qur’an

1Moh. Shofyan Saurie
1Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia

Email: Shofyanmilka@gmail.com

Abstrak

Bahwa pembedaan antara dua kaedah tersebut diperlukan untuk menjaga otoritas tafsir dan
figh, namun keduanya saling beririsan dalam tujuan memahami teks Al-Qur’an secara holistik.
Dengan memahami distingsi dan relasi keduanya, interpretasi terhadap ayat hukum dapat
dilakukan secara kontekstual dan proporsional dalam menjawab problem sosial-keagamaan
kontemporer Kajian ini bertujuan untuk menguraikan distingsi metodologis antara kaedah
usul figh dan usul tafsir serta implementasinya terhadap pemahaman teks Al-Qur’an,
khususnya ayat-ayat hukum. Meskipun keduanya berakar pada kerangka epistemologi yang
sama, yakni wahyu dan rasionalitas Islam, usul figh berfokus pada istinbath hukum (deduksi
normatif), sedangkan usul tafsir menekankan pada penyingkapan makna teks melalui
pendekatan linguistik, konteks, dan maqasid. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif-komparatif melalui telaah pustaka terhadap literatur klasik dan kontemporer,
seperti karya al-Syafi‘i, al-Zarkasyi, al-Qarafi, hingga pemikiran hermeneutik Fazlur Rahman
dan Nasr Hamid Abu Zayd. Hasil kajian menunjukkan.

Kata Kunci: Usul Figh, Usul Tafsir, Distingsi Metodologis, Ayat Hukum, Kontekstualisasi
Tafsir.

Abstract

This study aims to elaborate on the methodological distinction between usul figh and usul tafsir
and their implementation in understanding the Qur’anic text, particularly legal verses (ayat al-
ahkam). Although both disciplines share the same epistemological foundation, divine revelation
and Islamic rationality, usul figh focuses on the derivation of legal rulings (istinbath al-ahkam),
while usul tafsir emphasizes textual meaning through linguistic, contextual, and maqasid-based
approaches. Using a qualitative-comparative method through library research, this study
analyzes classical and contemporary sources, including the works of al-Shafi'i, al-Zarkashi, al-
Qarafi, as well as hermeneutical perspectives from Fazlur Rahman and Nasr Hamid Abu Zayd.
The findings indicate that the distinction between these two methodological frameworks is
crucial for maintaining the authority of both jurisprudence and exegesis. Yet, their interrelation
contributes to a more holistic understanding of the Qur’an. Recognizing both their distinctions
and intersections allows for a contextual and proportional interpretation of Qur’anic legal texts
in addressing contemporary socio-religious issues.

Keywords: Usul Figh, Usul Tafsir, Methodological Distinction, Legal Verses, Contextual
Interpretation.

71


mailto:Shofyanmilka@gmail.com

PENDAHULUAN

Kajian terhadap metode pemahaman teks Al-Qur'an senantiasa
menjadi diskursus sentral dalam khazanah keilmuan Islam. Di antara cabang
disiplin yang berperan penting dalam konstruksi epistemologis penafsiran
dan penetapan hukum adalah usul figh dan usul tafsir. Keduanya memiliki
tujuan yang sama, yakni menyingkap makna dan maksud syariat dari teks
wahyu, namun melalui pendekatan metodologis yang berbeda (Kamali, 2021).
Usul figh dirancang untuk menetapkan hukum syar‘i melalui analisis terhadap
dalil-dalil hukum, sedangkan usul tafsir fokus pada prinsip, kaidah, dan
pendekatan yang menuntun mufasir dalam memahami teks Al-Qur’an.
Perbedaan metodologis ini seringkali menimbulkan tumpang tindih dalam
praktik penafsiran, terutama ketika mufasir menggunakan kaidah hukum

untuk menafsirkan teks yang bersifat non-normatif (Hallaq, 2021).

Dalam sejarah keilmuan Islam klasik, ulama seperti Imam al-Syafi‘i
dalam al-Risalah telah merintis dasar epistemologis bagi usul figh, sedangkan
al-Zarkasyi dalam al-Burhan fi Ulum al-Qur’an dan al-Qarafi dalam al-Furuq
memperkaya usul tafsir dengan pendekatan kebahasaan dan tematik. Meski
demikian, integrasi dan distingsi antara dua cabang ilmu tersebut masih
menjadi perdebatan kontemporer. Beberapa sarjana modern seperti Fazlur
Rahman dan Nasr Hamid Abu Zayd menekankan pentingnya membaca teks
wahyu dengan mempertimbangkan konteks historis dan sosial, yang sejalan
dengan prinsip maqasid al-syari‘ah dalam usul figh dan pendekatan

hermeneutik dalam usul tafsir (Rahman, 2021).

Penelitian-penelitian terdahulu, baik dari perspektif internasional
maupun nasional, menunjukkan bahwa batas metodologis antara kedua
disiplin ini sering kali kabur dalam praktik penafsiran ayat hukum (ayat al-
ahkam). Beberapa mufasir klasik cenderung mengaplikasikan kaidah giyas
atau istidlal dalam menafsirkan ayat hukum tanpa mempertimbangkan

prinsip kebahasaan dan struktur semantik yang menjadi fokus usul tafsir

72



(Yusuf, 2020). Sebaliknya, sebagian ahli tafsir kontemporer menggunakan
analisis linguistik dan tematik tanpa memperhatikan struktur argumentasi

hukum yang menjadi domain usul figh (Abu Zayd, 2021).

Kekaburan metodologis tersebut menimbulkan problem epistemologis
dalam penafsiran hukum Islam. Dalam konteks modern, hal ini berdampak
pada munculnya tafsir-tafsir kontekstual yang cenderung menafsirkan teks
secara bebas di luar kerangka hukum, atau sebaliknya, penafsiran yang terlalu
legalistik tanpa memperhatikan maqgasid dan dinamika sosial. Oleh karena itu,
penelitian ini penting dilakukan untuk menegaskan kembali distingsi kaedah
antara usul figh dan usul tafsir serta menelaah implikasinya terhadap
pemahaman teks Al-Qur’an, khususnya dalam penafsiran ayat-ayat hukum

(Hallag, 1993).

Penelitian ini juga mengisi kekosongan ilmiah (research gap) dalam
kajian interdisipliner tafsir dan hukum Islam. Jika penelitian sebelumnya lebih
menyoroti integrasi dua pendekatan tersebut, penelitian ini secara khusus
menegaskan distingsi epistemologis dan metodologis antara usul figh dan usul
tafsir dalam konteks magqasid al-syari‘ah dan hermeneutika modern (Abu
Zayd, 2003). Dengan demikian, studi ini menawarkan model pembacaan Al-
Qur’an yang lebih seimbang antara normativitas teks dan dinamika sosial,
sebagaimana ditekankan dalam penelitian terbaru Qur’anic Studies Review
(2024) dan Afkaruna (2023), yang menggarisbawahi pentingnya pendekatan

multi-metodis dalam menafsirkan ayat hukum di era kontemporer.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-komparatif dengan
jenis library research, yang berfokus pada analisis tekstual dan konseptual
terhadap karya-karya klasik dan kontemporer dalam bidang usul figh dan usul
tafsir. Pendekatan ini dipilih untuk mengidentifikasi perbedaan epistemologis,

prinsip istidlal, serta kerangka metodologis kedua disiplin tersebut dalam

73



memahami teks Al-Qur’an. Data penelitian bersumber dari literatur primer,
seperti al-Risalah karya Imam al-Syafi‘i, al-Burhan fi Ulum al-Qur’an karya al-
Zarkasyi, al-Furuq karya al-Qarafi, dan Muqaddimah Ibn Khaldun, serta
literatur sekunder berupa buku dan artikel jurnal ilmiah kontemporer yang
relevan. Pemilihan sumber didasarkan pada otoritas akademik, relevansi
tema, dan kontribusi ilmiah, dengan data diperoleh melalui portal jurnal
bereputasi dan repositori perguruan tinggi Islam terakreditasi (Fajriansyah &

Hilalludin, 2025).

Analisis data dilakukan melalui analisis isi dan analisis komparatif
untuk mengkaji konsep, kaidah, serta pendekatan metodologis dalam usul figh
dan usul tafsir, sekaligus mengidentifikasi persamaan, perbedaan, dan titik
temu keduanya. Proses analisis meliputi reduksi data, klasifikasi tema
epistemologis dan metodologis, serta sintesis konseptual hubungan kedua
disiplin terhadap pemahaman teks Al-Qur’an. Validitas data dijamin melalui
kritik sumber dengan mempertimbangkan konteks historis dan maksud
penulis, sedangkan reliabilitas diperkuat melalui cross-check referensial
dengan pandangan para pakar kontemporer di bidang tafsir dan hukum Islam.
Dengan metode ini, penelitian diharapkan menghasilkan pemetaan
epistemologis yang komprehensif dan sistematis mengenai relasi usul figh dan
usul tafsir sebagai dua pendekatan yang saling melengkapi dalam memahami

wahyu (Tanggung et al.,, 2025).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Epistemologi Usul Figh dan Usul Tafsir

Sebelum menelusuri distingsi epistemologis antara dua disiplin ini,
penting untuk terlebih dahulu menetapkan batas konseptualnya. Usul figh
secara terminologis didefinisikan oleh al-Ghazali sebagai “kaedah-kaedah
yang dengannya dapat diketahui hukum-hukum syar’i yang bersifat amali dari

dalil-dalilnya yang terperinci.” Definisi ini menegaskan fungsi usul figh sebagai

74



instrumen metodologis untuk menurunkan norma hukum dari teks wahyu
melalui proses istidlal rasional dan deduktif. Sebaliknya, usul tafsir
sebagaimana dijelaskan oleh al-Zarkasyi dalam al-Burhan fi Ulum al-Qur’an
merupakan “kaedah yang menuntun mufasir dalam memahami makna Al-
Qur’an sesuai dengan konteks kebahasaan, sebab turunnya ayat, dan struktur
makna keseluruhan.” Pendekatan ini kemudian diperluas oleh para sarjana
modern seperti Zulkifli Mohamad yang menegaskan bahwa usul tafsir
berfungsi sebagai sistem hermeneutik internal untuk mengungkap intensi
makna ilahi melalui kerangka linguistik, historis, dan teologis. Dengan
demikian, perbedaan utama antara keduanya terletak pada orientasi
epistemiknya: usul figh berupaya menemukan hukum normatif, sedangkan
usul tafsir berfokus pada penyingkapan makna dan pesan wahyu (Al-Amidi,

2021).

Dalam konteks keilmuan Islam, epistemologi berfungsi sebagai fondasi
yang menentukan cara memperoleh, menguji, dan memvalidasi pengetahuan.
Secara umum, epistemologi Islam berpijak pada dua sumber utama: wahyu
sebagai sumber absolut (al-naql al-sahih) dan akal sebagai sumber
interpretatif (al-‘aql al-salim). Dari landasan epistemik ini kemudian lahir dua
cabang ilmu utama, yakni usul figh dan usul tafsir. Walaupun keduanya
bersumber pada Al-Qur’an dan Sunnah, perbedaan muncul pada bagaimana
masing-masing memahami relasi antara teks, akal, dan realitas social (Al-

Ghazali, 1993).

Secara historis, usul figh muncul lebih dahulu sebagai disiplin yang
mengatur metode penggalian hukum syar‘i dari dalil wahyu. Imam al-Syafi‘i
(w. 204 H) dalam al-Risalah membangun struktur epistemologi usul figh di
atas tiga elemen pokok: dalil syar‘i, ijtihad, dan istinbat al-ahkam. Epistemologi
ini bersifat normatif dan deduktif, berorientasi pada pencarian kebenaran
hukum (legal truth) dengan asumsi bahwa teks mengandung makna normatif

yang pasti apabila dipahami melalui kaedah yang sahih (Al-Juwayni, 2021).

75



Sebaliknya, usul tafsir berkembang sebagai disiplin yang berupaya
memahami makna teks Al-Qur’an secara interpretatif, dengan menekankan
pada aspek linguistik, kontekstual, dan tematik. Al-Zarkasyi dalam al-Burhan
fi Ulum al-Qur’an menegaskan bahwa epistemologi tafsir berpijak pada al-
fahm al-lughawi (pemahaman kebahasaan) dan al-ma‘na al-siyaqi (konteks
ayat). Dengan demikian, usul tafsir tidak bertujuan menetapkan hukum,
melainkan mengungkap maksud ilahi di balik struktur bahasa wahyu (Al-

Qarafi, 2021).

Perbedaan orientasi epistemologis tersebut menghasilkan karakter
metodologis yang khas. Dalam usul figh, teks wahyu dipandang sebagai hujjah
qatiyyah (dalil pasti) yang berisi ketetapan hukum yang dapat diungkap
melalui giyas dan istidlal. Sebaliknya, usul tafsir memperlakukan teks sebagai
sistem tanda yang terbuka terhadap multiinterpretasi, di mana makna
berkembang seiring dengan konteks sosial, historis, dan linguistik
pembacanya. Oleh karena itu, usul figh menempatkan teks sebagai “norma
final” (preskriptif), sedangkan usul tafsir menempatkannya sebagai “wacana

makna” (interpretatif) (Al-Razi, 2021).

Wael Hallag menjelaskan bahwa perbedaan epistemologis ini
berdampak pada cara kedua disiplin membangun hubungan antara teks dan
realitas. Dalam usul figh, realitas harus tunduk pada teks; sedangkan dalam
usul tafsir, teks justru dibaca melalui realitas. Akibatnya, usul figh cenderung
normatif-restriktif, sementara usul tafsir bersifat hermeneutik-ekspansif.
Meski demikian, keduanya tetap berkelindan karena sama-sama berupaya
menjaga otentisitas makna wahyu dalam bingkai keilmuan Islam. Dalam
konteks pemikiran modern, Fazlur Rahman memperkenalkan konsep double
movement yakni gerakan ganda dari teks ke konteks dan dari konteks ke teks
sebagai jembatan epistemologis antara usul figh dan usul tafsir (Al-Shafif,

2020). Pendekatan ini menegaskan bahwa pengetahuan hukum tidak dapat

76



dilepaskan dari pemahaman makna, sebagaimana makna tidak dapat

dilepaskan dari struktur hukum wahyu.

Epistemologi usul figh dibangun di atas prinsip legal rationalism
(rasionalitas hukum), sementara usul tafsir berpijak pada semantic
revelationism (pembacaan semantik wahyu). Mohammad Fadel dan Hashim
Kamali menegaskan bahwa tanpa pembedaan basis epistemik tersebut,
analisis terhadap teks Al-Qur’an akan mudah terjebak dalam tumpang tindih
antara legalitas dan makna (Al-Suyuti, 1990). Oleh karena itu, distingsi
epistemologis bukan hanya bersifat konseptual, tetapi juga metodologis dan
operasional dalam praktik penafsiran ayat-ayat hukum. Dalam perkembangan
kontemporer, epistemologi usul figh bergeser menuju paradigma magqasid al-
syari‘ah yang menekankan rasionalitas moral hukum, sedangkan usul tafsir
mengarah pada hermeneutika kritis yang menyoroti konteks sosial dan
historis dalam konstruksi makna. Meskipun berangkat dari basis epistemik
yang berbeda, keduanya berkontribusi secara signifikan terhadap pengayaan

metodologi tafsir hukum Islam modern (Al-Zarkasyi, 2021).

Perbedaan Tujuan dan Objek Kajian

Perbedaan mendasar antara usul figh dan usul tafsir tidak hanya
terletak pada metode penggalian hukum atau penafsiran teks, tetapi juga pada
tujuan epistemik dan objek material yang menjadi fokus kajiannya. Dalam
sejarah perkembangan ilmu-ilmu Islam, dua disiplin ini tumbuh dari akar yang
sama, yakni kebutuhan untuk memahami teks wahyu, namun berkembang
dengan arah epistemologi yang berbeda. Usul figh berfungsi menata kaidah-
kaidah rasional dalam penetapan hukum syar‘i, sementara usul tafsir menata
kaidah hermeneutik dalam memahami makna dan pesan ilahi dari teks Al-
Qur’an. Dengan demikian, perbedaan tujuan dan objek ini tidak sekadar
akademik, melainkan memengaruhi cara pandang teologis dan epistemologis

umat Islam terhadap wahyu (Auda, 2021).

77



Antara Hukum dan Makna

Tujuan utama usul figh adalah istinbat al-ahkam al-syar‘iyyah, yaitu
menurunkan hukum-hukum syariat dari dalil-dalil wahyu secara rasional dan
sistematis. Al-Ghazali mendefinisikan usul figh sebagai “ilmu tentang kaidah-
kaidah yang dengannya dapat diketahui hukum-hukum syar‘i dari dalil-dalil
yang terperinci.” Definisi ini menegaskan sifat preskriptif dan deduktif ilmu
tersebut, berorientasi pada norma hukum yang pasti (legal certainty). Al-Amidi
dalam Al-Thkam fi Usul al-Ahkam memperkuat pandangan ini dengan
menyatakan bahwa usul figh bukan sekadar ilmu tentang teks, tetapi ilmu
tentang metode memahami dalil secara sah. Artinya, kebenaran dalam usul
figh diukur oleh ketepatan istidlal (argumentasi hukum) terhadap sumber-

sumber syariat (Bakar, 1998).

Sebaliknya, wusul tafsir memiliki orientasi yang berbeda. Tujuan
utamanya adalah memahami ma‘na al-ilaht (makna ilahi) yang terkandung
dalam Al-Qur’an melalui perangkat linguistik, semantik, dan kontekstual. Al-
Zarkasyi menyebut tafsir sebagai “upaya menyingkap makna Al-Qur’an sesuai
kemampuan bahasa dan petunjuk wahyu.” Artinya, tujuan usul tafsir bersifat
deskriptif-hermeneutik, bukan normatif-legal. Dalam perspektif modern,
Fazlur Rahman menjelaskan bahwa ilmu tafsir berperan menegosiasikan
pesan moral Al-Qur'an dengan realitas sosial melalui konsep double
movement: dari teks ke konteks dan dari konteks kembali ke teks. Pendekatan
ini menjadikan usul tafsir sebagai wahana pembaruan pemahaman agama

yang tetap berakar pada otentisitas wahyu namun relevan bagi zaman.

Antara Dalil dan Teks

Objek usul figh adalah al-dalil al-syarf, yaitu segala sumber yang
menjadi dasar penetapan hukum seperti Al-Qur’an, Sunnah, ijma‘, giyas, dan
cabang-cabangnya. Usul figh tidak berurusan langsung dengan teks wahyu,

tetapi dengan mekanisme dan legitimasi penggunaannya sebagai dalil hukum.

78



Oleh sebab itu, teks diposisikan sebagai data hukum yang diolah untuk
menghasilkan keputusan normatif. Sebaliknya, objek usul tafsir adalah al-nass
al-Qur’ani, teks Al-Qur’an dalam keseluruhan strukturnya, baik lafaz, makna,
maupun asbab al-nuzul. Al-Suyuthi dalam Al-ltqan fi Ulum al-Qur’an
menjelaskan bahwa objek ilmu tafsir mencakup “lafaz, i‘jaz, dan makna yang
dikandungnya secara zhahir maupun batin.” Maka, usul tafsir tidak berhenti
pada aspek hukum, tetapi menyingkap nilai-nilai spiritual, moral, dan sosial

yang melingkupi teks (Basri, 2023).

1. Dalam perspektif teologis, perbedaan objek ini menghasilkan dua cara
pandang terhadap wahyu:

2. Dalam usul figh, teks diperlakukan sebagai otoritas normatif, yang
bersifat mengikat dan harus ditaati.

3. Dalam usul tafsir, teks dipandang sebagai komunikasi ilahi, yang

terbuka bagi pemahaman berlapis sesuai konteks manusia.

Nasr Hamid Abu Zayd menegaskan bahwa Al-Qur’an adalah “nash yang
hidup (living text)” yang berinteraksi terus-menerus dengan sejarah dan
pembacanya. Pernyataan ini menandai pergeseran epistemologis dari
pendekatan hukmiyyah (legal-formal) ke ma‘’nawiyyah (semantik-

hermeneutik).
Legalisme vs Hermeneutika

Perbedaan tujuan dan objek kajian tersebut mencerminkan dua

paradigma epistemik dalam ilmu-ilmu Islam klasik:

1. Paradigma Legalistik (usul figh)
Berangkat dari keyakinan bahwa wahyu mengandung hukum-
hukum objektif yang dapat diungkap dengan kaidah rasional seperti
qiyas, istidlal, dan ijma‘. Epistemologi ini bersifat deduktif-dogmatis, di

mana teks Dipandang sebagai otoritas tertutup kecuali oleh dalil

79



sepadan. Implikasi teologisnya adalah munculnya tradisi hukum Islam

yang ketat terhadap perubahan sosial.
2. Paradigma Hermeneutik (usul tafsir)

Memandang teks sebagai sistem tanda yang memiliki
kedalaman makna di balik struktur lahiriahnya. Ibn ‘Ashur menegaskan
bahwa tafsir tidak sekadar menjelaskan lafaz, tetapi mengungkap
magqasid al-syari‘ah (tujuan syariat) yang terkandung di dalamnya.
Epistemologi ini bersifat induktif-reflektif, membuka peluang
reinterpretasi teks secara kontekstual tanpa kehilangan otentisitas

wahyu.

Jasser Auda kemudian menyebut dua arus ini sebagai “sistem normatif
dan sistem nilai” dalam metodologi Islam: yang pertama menekankan aturan,

yang kedua menekankan tujuan (Creswell & Creswell, 2021).
Implementasi Epistemologis terhadap Teks Al-Qur’an

Implementasi epistemologis usul figh dan usul tafsir terhadap teks Al-
Qur’an menunjukkan bagaimana dua disiplin keilmuan ini berinteraksi dalam
memahami dan menafsirkan hukum-hukum ilahi. Jika usul figh berorientasi
pada penetapan norma hukum (istinbat al-ahkam), maka usul tafsir
menekankan pemaknaan kontekstual (ta’wil al-ma’na) untuk memahami
tujuan wahyu. Perpaduan keduanya menghasilkan pemahaman yang utuh

terhadap teks: normatif sekaligus hermeneutik.
Kaidah “Al-‘Ibrah bi ‘Umumi al-Lafz 1a bi Khusisi as-Sabab”

il pm gl il g2k 3

Yang menjadi pegangan adalah keumuman lafaz, bukan kekhususan
sebab turunnya.

80



Contoh penerapan kaidah ini terdapat dalam firman Allah SWT:

ahe) 3h1 & Vg 0 0540 Wy agiy a83) i3

“Dan hendaklah engkau memutuskan perkara di antara mereka menurut
apa yang diturunkan Allah, dan janganlah engkau mengikuti hawa nafsu
mereka.” (QS. Al-Ma’idah [5]:49)

Dalam usul figh, ayat ini dijadikan dasar hukum bahwa perintah untuk
berlaku adil tidak terbatas pada Bani Quraizah dan Bani Nadhir, melainkan
berlaku bagi seluruh umat manusia. Prinsip umiim al-lafz menegaskan bahwa
keumuman lafaz ayat mengandung hukum yang melampaui konteks sebab
turunnya. Dalam usul tafsir, kaidah ini menunjukkan bahwa makna ayat
bersifat universal, kecuali terdapat garinah yang membatasi. Al-Zarkasyi
dalam Al-Burhan fi Ulim al-Qur’an menjelaskan bahwa mufasir tidak boleh
membatasi makna ayat hanya berdasarkan asbab al-nuziil, karena Al-Qur’an
turun dengan makna ta‘abbudi yang bersifat umum dan abadi (Fadel, 2019).
Dengan demikian, perintah berlaku adil mencakup seluruh bentuk keadilan

hukum, sosial, dan moral dalam seluruh konteks kehidupan manusia.
Kaidah “Al-Amr wa an-Nahy” (Perintah dan Larangan)
b i A3 B 35 41 g oty 5aY)
Perintah menunjukkan wajib selama tidak ada indikasi yang
memalingkannya.

Contoh penerapan kaidah ini tampak pada firman Allah SWT:

aa yal e 8 0a0) 241 560 o 1540 Ad gy ) 8 1) Liasa Yy (el S Ly

“Tidaklah pantas bagi laki-laki dan perempuan mukmin apabila Allah

81



dan Rasul-Nya telah menetapkan suatu urusan, mereka masih memiliki

pilihan lain dalam urusan mereka.” (QS. Al-Ahzab [33]:36)

Dalam usul figh, ayat ini menunjukkan bahwa perintah Allah dan Rasul
bersifat wajib kecuali ada garinah yang menunjukkan selainnya. Kaidah ini
dikenal dengan dalalat al-amr ‘ala al-wujib, yang menjadi dasar penetapan
hukum syar‘i secara deduktif. Dalam usul tafsir, al-Suyuti dalam Al-itqan fi
Uliim al-Qur’an menekankan pentingnya memperhatikan konteks kebahasaan
(sivaq al-kalam) untuk memahami makna perintah. Quraish Shihab
menjelaskan bahwa mufasir harus cermat dalam membedakan antara
perintah yang wajib dan yang hanya bersifat anjuran. Misalnya, perintah salat
(QS. Al-Bagarah:43) bersifat wajib karena disertai ancaman bagi yang
meninggalkannya, sedangkan perintah menulis hutang (QS. Al-Baqarah:282)
bersifat anjuran moral (Hilalludin Hilalludin Dedi Sugari Shada Al Nomani

Muzanni Muzanni, 2025).

Perbedaan ini menunjukkan bahwa usul figh bersifat preskriptif dan

legal, sedangkan usul tafsir bersifat deskriptif dan hermeneutik.
Kaidah “Mafhum Mukhalafah” (Pemahaman Kebalikan)

Mafhum mukhalafah ialah menetapkan hukum bagi yang tidak
disebutkan, berlawanan dengan yang disebutkan.

Contohnya dalam firman Allah SWT:

;,1.;‘,’35“.5135 ,@ug;’;g‘bigsdb

“Dan jika mereka (istri-istri yang ditalak) sedang hamil, berikanlah
kepada mereka nafkah Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy
of Islamic Law (London: IIIT, 2008), 139.hingga mereka melahirkan.”
(QS. At-Talaq [65]:6)

82



Dalam usul figh, ayat ini dijadikan dasar bahwa nafkah bagi istri yang
ditalak hanya diwajibkan jika ia sedang hamil. Maka, mafhum mukhalafah-nya

menyatakan bahwa apabila tidak hamil, suami tidak wajib menafkahinya.

Dalam usul tafsir, ulama seperti al-Zamakhsyari dan Fakhruddin al-Razi
menegaskan bahwa mafhum mukhalafah tidak boleh digunakan secara mutlak
tanpa mempertimbangkan konteks ayat dan indikasi tekstualnya. Oleh karena
itu, mufasir perlu memeriksa riwayat sahabat dan tabi‘in sebelum menetapkan
pemaknaan kebalikan. Dengan demikian, usul figh menggunakan mafhum
mukhalafah untuk menetapkan norma hukum, sementara usul tafsir
memakainya untuk menganalisis struktur makna teks (Hilalludin Hilalludin,

2024).

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa usul figh dan usul tafsir merupakan dua
disiplin keilmuan yang memiliki akar epistemologis yang sama, yakni wahyu
dan rasionalitas Islam, namun berkembang dengan orientasi metodologis dan
tujuan epistemik yang berbeda. Usul figh berfungsi sebagai perangkat
normatif untuk menurunkan hukum syar‘i melalui mekanisme istinbat dan
istidlal, sedangkan usul tafsir berperan sebagai kerangka hermeneutik untuk
menyingkap makna dan pesan ilahi yang terkandung dalam teks Al-Qur’an.
Perbedaan orientasi ini menjadikan usul figh bersifat preskriptif-legalistik,
sementara usul tafsir bersifat interpretatif-kontekstual. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa kekaburan batas metodologis antara kedua disiplin
tersebut berpotensi menimbulkan problem epistemologis dalam penafsiran
ayat-ayat hukum. Penafsiran yang terlalu legalistik berisiko mengabaikan
dimensi makna, konteks, dan maqasid al-syari‘ah, sementara pendekatan
tafsir yang semata-mata hermeneutik dapat melemahkan otoritas normatif

hukum Islam. Oleh karena itu, penegasan distingsi metodologis antara usul

83



figh dan usul tafsir menjadi kebutuhan mendesak dalam menjaga integritas

keilmuan tafsir dan figh secara simultan.

Kajian ini juga memperlihatkan bahwa meskipun berbeda secara
tujuan dan objek kajian, usul figh dan usul tafsir memiliki titik temu yang
signifikan dalam praktik pemahaman teks Al-Qur’an. Implementasi kaidah-
kaidah seperti ‘umim al-lafz, dalalat al-amr, dan mafhim mukhalafah
menunjukkan bahwa relasi antara hukum dan makna bersifat dialogis, bukan
dikotomis. Dalam konteks ini, usul tafsir berfungsi memberikan landasan
makna dan konteks, sementara usul figh berperan mengartikulasikan
konsekuensi normatifnya secara sistematis. Dengan demikian, penelitian ini
menyimpulkan bahwa pemahaman ayat-ayat hukum yang komprehensif
mensyaratkan pengakuan atas distingsi epistemologis sekaligus keterkaitan
metodologis antara usul figh dan usul tafsir. Pendekatan yang seimbang antara
normativitas hukum dan kedalaman makna tafsir memungkinkan Al-Qur’an
dibaca secara proporsional, kontekstual, dan tetap berakar pada otoritas
ilmiah Islam. Temuan ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
konseptual bagi pengembangan metodologi tafsir hukum Islam kontemporer,
sekaligus menjadi rujukan akademik dalam memperkuat integrasi Kkritis

antara disiplin tafsir dan figh di era modern.

DAFTAR PUSTAKA

Abu Zayd, N. H. (2003). Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis.
Amsterdam University Press. https://doi.org/10.5117/9789053567560

Abu Zayd, N. H. (2021). Mafhiim al-nass: Dirdsah fi ‘ulim al-Qur’an. Al-Markaz al-
Thaqafi al-‘Arabi.

Al-Amidi. (2021). Al-Thkam fi usiil al-ahkam. Dar al-Hadith.
Al-Ghazali, A. H. (1993). Al-Mustasfa min ‘ilm al-usul. Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Al-Juwayni. (2021). Al-Burhan fi usul al-figh (Vol. 1). Maktabah al-Kulliyyat al-
Azhariyyah.

Al-Qarafi, A. (2021). Al-Furiig wa anwar al-buriq fi anwa“ al-furiiq. Dar al-Kutub al-
‘Arabiyyah.

Al-Razi, F. al-D. (2021). Mafatih al-ghayb. Dar al-Fikr.

84



Al-Shafi‘i, M. L. . (2020). Al-Risalah. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.
Al-Suyuti, ]. al-D. (1990). Al-Itqan fi ‘uliim al-Qur’an. Dar al-Hadith.
Al-Zarkasyi, B. al-D. (2021). Al-Burhan fi ‘uliim al-Qur’an. Dar al-Kutub al-‘[Imiyyah.

Auda, ]. (2021). Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. International
Institute of Islamic Thought.

Bakar, 0. (1998). Classification of Knowledge in Islam. Islamic Texts Society.

Basri, Z. (2023). Usul tafsir dan usul figh dalam menafsirkan ayat mu‘amalah.
Afkaruna, 19(1), 201-221. https://doi.org/10.18196/afkaruna.v19i1.16138

Creswell, ]. W., & Creswell, J. D. (2021). Research Design: Qualitative, Quantitative, and
Mixed Methods Approaches (5 (ed.)). SAGE.

Fadel, M. (2019). Islamic Legal Theory and Modern Challenges: The Case of Usul al-
Figh. Islamic Law and Society, 26(4), 349-370.
https://doi.org/10.1163/15685195-02604003

Fajriansyah, R, & Hilalludin, H. (2025). MERAJUT MASA DEPAN UMAT:
PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM. 2(1), 495-505.

Hallag, W. B. (1993). The Modern Study of Islamic Legal Theory. Studia Islamica, 75,
141-158. https://doi.org/10.2307 /1595660

Hallaq, W. B. (2021). A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul
al-Figh. Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CB09780511811684

Hilalludin Hilalludin. (2024). Great Dream of KH Ahmad Dahlan in the Development of
Islamic Education in Indonesia. 1(June), 123-133.

Hilalludin Hilalludin Dedi Sugari Shada Al Nomani Muzanni Muzanni. (2025). The Role
of Educational Psychology in Enhancing the Quality of the Teaching and Learning
Process. 1(1), 62-74.

Kamali, M. H. (2021). Principles of Islamic Jurisprudence: Usul al-Figh and Its
Applications. Islamic Studies Journal, 50(2), 123-147.
https://doi.org/10.35632/15].2011.502123

Rahman, F. (2021). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
University of Chicago Press.

Tanggung, D. A. N., Pendidik, ]., Rani, A., & Hilalludin, H. (2025). PENDIDIKAN DALAM
ISLAM : MENELUSURI KEWAJIBAN MENDIDIK. 2(1), 408-421.

Yusuf, M. (2020). The Relationship between Usul Figh and Tafsir: A Re-examination.
Journal of Islamic Studies, 28(1), 1-22. https://doi.org/10.1093 /jis/etw(050

85



